

# ١. ضرورت و اهميت شناخت انقلاب اسلامي

برای انجام بهترو دقیق ترهرنوع کار و فعالیتی باید به اهمیت و ضرورت آن پی برد. در بررسی و شناخت پدیده انقلاب اسلامی نیز آشنایی با اهمیت آن ضروری است تا با رغبتی فزون تربه شناخت این انقلاب بی نظیر در قرون اخیر همت گماشته و با عزمی بیشتر در تداوم و تعالی آن تلاش شود. انقلاب اسلامی ایران به اعتراف بسیاری از اندیشمندان و پژوهشگران این حوزه، یکی از بزرگ ترین پدیده هایی است که در ربع آخر قرن بیستم میلادی به وقوع پیوست. بنابراین از منظرهای مختلف، این واقعه دارای اهمیت است، که در ادامه به مواردی اشاره می گردد.

# الف. شناخت بزرگ ترین تحول جامعه

انقلاب اسلامی، مهم ترین و اساسی ترین تحول در تاریخ ایران و حتی در تاریخ اسلام در ده قرن گذشته است، چراکه از مهم ترین دست آوردهای انقلاب اسلامی، انقراض سلسله شاهنشاهی و برقراری جمهوری اسلامی مبتنی بر آرای ملت است و نیز، مبیّن ماهیت سیاسی .انقلابی بودن مکتب اسلام گردید. در واقع با وقوع انقلاب اسلامی، اسلام تجدید حیات کرده است، و این اهمیت زمانی آشکار می شود که به وضع مأیوس کنندهٔ جهان اسلام و مسلمان ها نظری انداخته شود که به واسطهٔ تأثیر تبلیغات غرب لیبرال و شرق کمونیست برجهان اسلام را همانند مسیحیت، فردگرایانه به تصویر کشیدند که توانایی ادارهٔ امور برجهان اسلام، اسلام را همانند مسیحیت، فردگرایانه به تصویر کشیدند که توانایی ادارهٔ امور جامعه را ندارد. از این رو، با نمایاندن ماهیت سیاسی .انقلابی بودن اسلام، تحولات سیاسی .اجتماعی و حرکت آزادی بخش در منطقه همانند جریان مقاومت به وقوع می پیوندد. از این رو، با توجه به اهمیت این تأثیر که در زندگی اجتماعی و حتی فردی ما داشته و دارد،

# شناخت آن از جهت ریشه ها و نیروهای درگیر در آن، ضرورتی اجتناب ناپذیر است

# ب. موضعگیری درست و آگاهانه

برای بررسی و شناخت پدیده های اجتماعی و سیاسی، از جمله انقلاب اسلامی، باسه برای بررسی و ست و سک در رویکرد خوش بینانه، بدبینانه و واقع بینانه. در رویکرد خوش بینانه، رویکرد رویکرد خوش بینانه، رویدرد روبدرو مستیم رود و تنها از زاویهٔ خوبی ها و دست آورد ها بررسی می شود و به پدیدهٔ مورد بررسی بانگاه مثبت و تنها از زاویهٔ خوبی ها و پدیده سورد برد کی . بیانی، تنها «نیمهٔ پرلیوان» کانون توجه قرار می گیرد و از بررسی نقاط ضعف و مشکلات بیانی، می گردد. در رویکرد بدبینانه، پدیدهٔ مورد بررسی با نگاه منفی و تنها از زاویهٔ بدی ها، معضلات كاويده ويا به عبارتي، تنها «نيمهٔ خالي ليوان» نگريسته مي شود و از اين سو، نقاط مثبت و موفقیت ها پوشیده می ماند. اما در رویکرد واقع بینانه ، پدیدهٔ مورد بررسی بانگاهی نقادانه و فارغ از نگرشهای مثبت و منفیِ متعصبانه و با آگاهی های دقیق مورد توجه قرار می گیرد. این واقع گرایی کمک میکند تا بتوان برای امروز و فردای خود به درستی تصمیم گرفت. البته واقعگرایی به معنای بی توجهی به ابعاد مثبت و منفی آن پدیده نیست، بلکه همهٔ عناصرو ابعاد و نتایج مثبت و منفی، با هم سنجیده می شوند. در آموزه های دینی نیز برواقع بینی در مواجهه با پدیده ها تأکید شده است. بنابراین برای شناخت انقلاب اسلامی می بایست رویکرد «واقع بینانه» را برگزید تا به گونه ای مستند و مستدل پدیدهٔ انقلاب اسلامی ایران بازشناسی شود تا در تقویت بنیانهای آن کوشیده و راه هموار شود و از تحلیلهای ناصحیح جلوگیری به عمل آید.

# ج. ضرورت انتخاب آگاهانه

انسان برای موضع گیری درست و منطقی دربارهٔ پدیده ها و حوادث پیرامون خود باید شناخت و آگاهی را توأم با واقع بینی مورد توجه قرار دهد و بکوشد انتخابی مسئولانه و عالمانه داشته باشد. براین مبنا، برای انتخاب موضع، نگاه و عملکرد صحیح درباره انقلاب اسلامی ایران، می باید به آگاهی و شناختی واقع بینانه برسد. اصولاً انسان ها در برابر موضوعات و مسائل گوناگون و پدیده های مختلفِ مؤثر بر زندگی دنیوی و اخروی شان، باید یکی از این گزینه ها را برگزینند: موافق، مدافع، مخالف، معاند و بی اعتنا. انتخاب هریک از این پنج ه فصل اول / مفاهیم، کلیات و چارچوب نظری ه

گزینه، نیازمند شناخت و آگاهی واقع بینانه است و طبیعی است اگرهریک را بدون شناخت برگزیند، به انحراف خواهد رفت. در این باره پیامبراعظم المشائل می فرماید:

مَنْ عَمِلَ عَلى غَيرِعِلم، ما يُفسِدُ أَكثرُ مِمّا يُصلِح !؛ آنكه بدون علم، عمل كند، بيش از آنكه اصلاح كند، سبب تباهى و خرابى مى شود.

از این رو، برای موضعگیری صحیح و دقیق باید نخست پدیدهٔ انقلاب اسلامی را شناخت و با آگاهی، یکی از آن ها را انتخاب کرد.

#### ٢. مفاهيم

یکی از مباحث مهم و ضروری در هرتحقیقی، بررسی مفاهیم اساسی آن است. این مهم در علوم انسانی ضرورت و اهمیت بیشتری می یابد، چراکه در علوم طبیعی و ریاضی معمولاً واژه های مهم مانند «جِرم»، «سلول»، «اتم»، «ضرب» و «رادیکال» در سراسر دنیا تعریف واحدی دارند؛ اما در علوم انسانی واژگان، با توجه به مکتب و نگاه هراندیشمند، متفاوت تعریف می گردند. تعریف روشن و دقیق مفاهیم موجب فهم یکسان و صحیح از پژوهش علمی می گردد. بنابراین در این قسمت به توضیح واژهٔ «انقلاب» و مفاهیم مرتبط با آن و نیز «انقلاب اسلامی» می پردازیم.

واژه «انقلاب» در لغت به معنای دگرگونی، برگشتن، تغییرو تحول است. این واژه در آغاز از واژگان علم اخترشناسی بود که به واسطهٔ اثر بزرگ کُپرنیک در علوم طبیعی اهمیت خاصی پیدا کرد و در معنای حرکت دورانی منظم و قانون مند ستارگان به کار می رفت. اصطلاح انقلاب با توجه به همراهی آن با دگرگونی شدید و ناگهانی، کاربردهای مختلفی دارد؛ مانند انقلاب صنعتی (انتقال از عصر کشاورزی به دوره صنعتی همراه با شهرنشینی)، انقلاب ارتباطات (اختراع رادیو، تلویزیون و ماهواره)، انقلاب سبز (اختراع در تکنولوژی غذایی) و انقلاب پزشکی (اختراع در ساخت اجزای بدن انسان، مثل قلب مصنوعی).

2. Revolution.

٣. على اكبر دهخدا، لغت نامه، حرف الف، ص ٢٣؛ حسن عميد، فرهنگ عميد، ص ١٤٧.

١. ابن شعبه حراني، تحف العقول، ص٥٠.

شهید مطهری «انقلاب» را اینگونه تعریف میکند:

انقلاب عبارت است از طغیان و عصیانی که مردم علیه نظام حاکم موجود برای انقلاب عبارت المعلوب انجام مى دهند؛ يعنى انقلاب از مقولهٔ عصيان وطغيان البجاد وضع و نظمى مطلوب انجام مى دهند؛ يعنى انقلاب از مقولهٔ عصيان وطغيان ایجاد وصع و سای درگر. پس ریشه های انقلاب دو چیز است: یکی است علیه وضع حاکم برای وضعی دیگر. پس ریشه های انقلاب دو چیز است: یکی نارضایتی و خشم از وضع موجود، و دیگر آرمان وضع مطلوب. ا

ساموئل هانتينگتون نيز در تعريف «انقلاب» چنين مي گويد:

انقلاب یک دگرگونی سریع، بنیادین و خشونت آمیز داخلی در ارزشها و اسطورههای مسلط جامعه، نهادهای سیاسی، ساختار اجتماعی، رهبری، فعالیتهای حکومتی و سیاستهای آن است.

با توجه به تعاریف ارائه شده، انقلابها را می توان با عنایت به میزان و نوع تغییراتی که پدید می آورند، به دو نوع «انقلابهای سیاسی» و «انقلابهای اجتماعی» تقسیم کرد. انقلاب سیاسی، با تغییر ساختار سیاسی، بدون تغییر ساختارهای اجتماعی همراه است. به سخنی دیگر، این انقلاب ها ساختار حکومت را تغییر می دهند نه ساختار اجتماعی را. اما انقلاب اجتماعی عبارت است از انتقال و دگرگونی سریع و اساسی حکومت و ساختارهای اجتماعي و تحول در ايدئولوژي قالب كشور."

در این نوشتار، تعریف انقلاب اجتماعی مدنظر قرار میگیرد که به شکلی مطلوب، در مکان و زمانی امکان موفقیت دارد که شرایط دوقطبی بر جامعه حکم فرما باشد؛ شرایطی که درآن، گروهای اجتماعی از نظام سیاسی حاکم جدا شده و در مقابل آن ایستاده اند. چنین جامعهای با دوگانگی قدرت روبهرو می گردد؛ بدین بیان که ابتدا مشروعیت حاکمیت به چالش کشیده می شود و سپس نیروهای اجتماعی . که به قدرت خود اطمینان کافی می یابند .از نظام سیاسی روی گردان شده، در مقابل آن قرار می گیرند.

۱. مرتضی مطهری، پیرامون جمهوری اسلامی، ص۲۳.

<sup>2.</sup> Samoel Huntington, political order in changing societies, 1968, P264.

٤. نک: منوچهر محمدی، انقلاب اسلامی؛ زمینه ها و پیامدها، ص٣٩٣٥. 3. Theda Skocpol, state and social revolutions, P33.

ه فصل اول / مفاهیم، کلیات و چارچوب نظری ه

به رغم فقدان تعریف مورد توافق همگانی در باب انقلابهای اجتماعی، با توجهی دقیق به این پدیده و نگاهی به تعاریف مختلف، انقلاب اجتماعی دارای چند ویژگی است که آن را از سایر تحولات متمایزمی سازد. این ویژگی ها عبارتند از:

### الف. نارضایتی عمیق از شرایط حاکم

هرچند نارضایتی، اولین عنصر مهم در وقوع هر انقلاب است، اما هرگونه نارضایتی را نارضایتی انقلابی نمیگوییم. این علت وقتی پدید میآید که جز خواص و نخبگان، دست کم بخشهایی از مردم نیزاز بهبود شرایط ناامید شده، آن را غیرقابل تحمل یابند. در واقع انقلاب تنها با ایجاد نارضایتی به وقوع نمی پیوندد، بلکه روی دادن آن نیازمند سلسله علل به هم پیوسته ای است که آغاز آن وجود نارضایتی عمیق است.

به عبارتی دیگر، ظهور این نارضایتی باعث تغییر در مواضع و رفتار افراد میگردد، اما انقلاب به شرایط دیگری نیزنیاز دارد. نارضایتی انقلابی وقتی بخشی از توده ها و نخبگان را فرا گیرد، خود را در شکل اعتراض ها، اعتصابات و درگیری ها با شعارهایی در طرد نظام حاکم نشان می دهد.

برخلاف همه یا بیشتر انقلابهای معاصر، که تنها گروههای خاصی در آنها شرکت داشتند، در ایران اکثر قریب به اتفاق جمعیت کشور از رژیم پهلوی ابراز تنفر می کردند. هم چنین می توان گفت نارضایتی در ایران از دیگر انقلاب های معاصر شدید تر و عمیق تربود.

#### ب. ظهور، پذیرش و گسترش اندیشهها و ایدئولوژیهای جدید

در هرانقلابی، اندیشه های جدید حاوی ایدئولوژی های انقلابی، ذهن انقلابیان را تسخیر میکند و بررفتار آن ها سلطه می یابد. برینتون، یکی از نظریه پردازان انقلاب، معتقد است که هیچ انقلابی بدون گسترش اندیشه و ایدئولوژی جدید شکل نمی گیرد. ایدئولوژی در هر انقلاب، در چگونگی پیروزی آن، نوع حکومت جای گزین و حتی در مراحل و تحولات پس از پیروزی نیزنقشی بسزا دارد. در واقع ایدئولوژی انقلاب، نظام ارزشی سازمان یافته ای است که

١. كرين برينتون، كالبد شناسي چهار انقلاب، ترجمه: محسن ثلاثي، ص٥٩ ٢٥.

» تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

ویژگی های نظام آرمانی را ترسیم می کند و راه رسیدن به آن ها را می نمایاند. ویژگی های نظام آرمانی را ترسیم می کند و راه رسیدن به آن ها را می نمایاند. گسترش اید تولوژی انقلابی از آن جهت برای وقوع انقلاب ضرورت دارد که محرک افراد

گسترش ایدئولوژی انقلابی از آن به می است. اگر مردم به حکومت و ایدئولوژی رسمی در عمل علیه حکومت عقاید و افکارشان است. اگر مردم به حکومت عقاید و افکارشان است. اگر مردم به حکومت عقاید و افکارشان است. اگر مردم به حکومت و ایدئولوژی جدید را نپذیرفته اند، به اقدام براندازانه علیه آن ان بی اعتماد شوند، تا وقتی که ایدئولوژی جدید را نپذیرفته اند، به اقدام براندازانه علیه آن

حکومت روی نمی اورند. تعداد جمعیت پذیرندهٔ آرمانهای انقلاب اسلامی نیز، برخلاف انقلابهای معاصر، بسیار بوده به گونهای که می توان گفت، جزبخشی از روشنفکران که با عقاید مارکسیستی یا لیبرالی در انقلاب شرکت داشتند، عموم مردم از اسلام و اندیشه های امام خمینی طرف داری

## ج. گسترش روحیهٔ انقلابی

می کردند.

منظور از این روحیه، وضعی است که سبب اعتماد به نفس در افراد می شود، به گونهای که آن ها، بی توجه به اقدامات سرکوبگرانه یا اصلاحگرانه، تنها به پیش برد انقلاب می اندیشند و در راستای هدف خود . که واژگونی رژیم موجود و بنای ساختار نوین است . گام برمی دارند. از این رو، تا هنگامی که این پدیده روی نداده . هر چند شرایط دیگر محقق باشد . انقلابی به وقوع نمی پیوندد.

در زمان وقوع انقلاب اسلامی ایران، محمدرضاشاه برای کوتاه آمدن انقلابیون به موارد متعددی از اقدامات رفرمیستی دست زد؛ مانند تعویض پیاپی نخست وزیرا، بالا بردن حقوق کارمندان، آزادی زندانیان سیاسی و حتی به زندان انداختن تعدادی از مهره های کلیدی رژیم پهلوی مانند هویدا و نصیری. از سوی دیگر، وی هرروز در خیابان ها دست به کشتار میزد.

۱. پس از آغاز انقلاب و اوج گیری آن، شاه سه بار در سال ۱۳۵۷ نخست و زیر را عوض کرد. ابتدا شریف امامی به جای جمشید آموزگار نشست. با اوج گیری انقلاب، ارتشبد ازهاری در رأس کابینهای نظامی جای شریف امامی را گرفت و نهایتاً وقتی از نظامیان نیز کاری ساخته نبود، شاپور بختیار به نخست و زیری منصوب شد.

.1808/0/18.1808/18/8.1808/18/0.04.5.1

.150V/8/75.150V/8/77.150V/8/70.04.5.5

ه فصل اول / مفاهيم، كليات و چارچوب نظري ه

به ویژه کشتار هفدهم شهریور ۱۳۵۷ ولی هیچکدام این اقدامات رفرمیستی یا سرکوبگرانه، برای رژیم ثبات به ارمغان نیاورد. این امرناشی از گسترش روحیهٔ انقلابی در جامعه بود.

## د. رهبری و نهادهای بسیجگر

هر آنقلابی با رهبری و نهادهای بسیجگرهمراه است. رهبری و نهادهای بسیجگر، در گسترش نارضایتی، ارائه و تبلیغ ایدئولوژی، ایجاد و گسترش روحیه انقلابی، تدوین استراتژی و تاکتیکهای مبارزه و بسیج (آوردن مردم به صحنه) نقش دارند.

رهبری انقلاب گاهی در شخص خاصی متجلی می شود، مانند نقش امام خمینی و فیدل کاسترو در انقلاب های ایران و کوبا؛ زمانی نیزرهبری عمدتاً در ساختاری متمرکزمی شود، مانند جبههٔ نجات ملی الجزایر در انقلاب ۱۹۶۲. در برخی از انقلاب ها رهبری در اختیار شخص و ساختار واحدی بوده است، مانند انقلاب اکتبر ۱۹۱۷ روسیه که رهبری آن در دست لنین و حزب بلشویک بود؛ البته لنین رهبراین حزب نیزبود.

اصولاً یکی از ویژگی های انقلاب اسلامی که با انقلاب های معروف جهان متفاوت به نظر می رسد، رهبری واحد در سه مرحله پیدایی، پویایی و پایایی انقلاب است.

#### ه. شرکت تودهها

اگر حرکتی توسط نظام سیاسی صورت پذیرد، هرچند باعث تحولات داخلی و خارجی عظیمی گردد، انقلاب خوانده نمی شود؛ برای مثال، گرچه میخائیل گورباچف، تحولاتی مانند «پرسترویکا» و «گلاسنوست» را که از سال ۱۹۸۵ به بعد در اتحاد شوروی صورت

۱. به دنبال تظاهرات گسترش یابنده، از ساعت ششِ بامداد روز هفدهم شهریور به مدت شش ماه در شهرهای تهران، قم، تبریز، مشهد، اصفهان، شیراز، آبادان، اهواز، قزوین، کازرون، جهرم و کرج مقررات حکومت نظامی اعلام شد. صبح روز هفدهم شهریور، تظاهرات مردم در میدان ژاله (میدان شهدای فعلی) تهران به گلوله بسته شد و جمع بسیاری از مردم، شهید و مجروح شدند.

۲. پرسترویکا اصطلاحی روسی است که به یک سری از اصلاحات اقتصادی که در ۱۹۸۵ و با روی کار آمدن رهبر وقت شوروی، میخائیل گورباچف، معرفی گشت، اطلاق می شود.

۳. گلاسنوست اصطلاحی روسی است که به یکی سیاست های میخائیل گورباچف که در ۱۹۸۵ و پس از

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه گرفت و نهایتاً به فروپاشی این کشور انجامید، «انقلاب از بالا» می خواند، اما چون این حرکن قيام وايمان مو از سوی حزب کمونیست بر سوقدرت صورت پذیرفت، حرکتی رفرمیستی و اصلاحی بور را دفت در و نمى توان أن راانقلاب ناميد. اين كه مى گوييم وقوع انقلاب برنقش مستقيم توده ها منكى ارزشهای حا است، بدین معنانیست که زمانی یک حرکت را انقلاب می خوانیم که همه یا اکثر تودهها و... را می توان در آن شرکت کرده باشند، بلکه باید حداقل بخشی از توده ها در انقلاب مشارکت نموده تفاوت انقا سايرين نيز عملاً به مخالفت با آن ها نپردازند، بلكه در مقابل تحولات سكوت كرده و به أن ها رنگى وانقلار رضایت دهند. بنابراین اگرچه میزان شرکت توده ها در انقلاب ها متفاوت است، ولی در انقلاب اسلامی اصلاح : ایران بیشتر قریب به اتفاق توده ها (شهری و روستایی) شرکت کرده اند. زيرااصلاحا ساسي وخ و. وجود عنصر خشونت ساسی به همهٔ انقلاب ها با میزانی از خشونت همراه بوده اند و در حقیقت ، انقلاب بدون خشونت رزيرد. يکي يا اسفيد، وجود ندارد. منظور از اخشونت، مجموعه اقدامات غيرقانوني انقلابيان مانند اعتصابات و تظاهرات غیرقانونی، ترور، زد و خورد با گاردهای حکومتی، شیشه شکستن و عنوان اپرس و سبب تغ مانند این و اقدامات حکومت در سرکوبی اعتصابیان و انقلابیان است. طور کلی، ز. تغییر در ساختارهای اجتماعی، فرهنگی، سیاسی و اقتصادی حسب مو در انقلاب های اجتماعی، علاوه بر تغییر حکومت، در ساختارهای اجتماعی، فرهنگی و است. ه اقتصادی نیز تغییرات اساسی روی می دهد. نداشتن تا برای تعریفی از انقلاب اسلامی، یکی از بزرگترین انقلاب های اجتماعی قرن بیستم، است که لازم است به ویژگی های انقلاب و مبانی ارزشی اسلام، نگاه ویژه ای صورت گیرد. از این فاقد مبار رو، انقلاب اسلامی ایران عبارت است از: ۱ دگرگونی بنیادی در ساختار کلی جامعه و نظام كودنا: سیاسی ایران، براساس جهان بینی و ارزشهای اسلامی و نظام امامت، که متکی برآگاهی، برخىاز به رهبری رسیدن او در اتحاد شوروی شروع شد، اشاره دارد. این کلمه را در فارسی «فضای باز» یا «شفافیت» ۱. سامونل هانتینگتون، سامان سیاسی در جوامع دستخوش دگرگونی، ص ۳۵۸. 34. T 501

قيام و ايمان مردم به رهبري انسان هاي صالح است.»١

.59

با دقت در تعریف مزبور، مشخصه هایی چون: دگرگونی اساسی در جامعه و تحول در ارزش های حاکم برآن، نظام سیاسی جدید، انطباق تغییرات براساس جهان بینی اسلامی و ... را می توان مشاهده کرد.

تفاوت انقلاب با مفاهیمی مانند: اصلاح، کودتا، شورش، جنبش، جنگ داخلی، انقلاب رنگی و انقلاب مخملی را نیز باید در همین ویژگیها جست وجو کرد.

اصلاح ان در میان واژه های مرتبط، واژه «اصلاح» با مفهوم انقلاب تفاوتی آشکارتر دارد، زیرا اصلاحات به وسیلهٔ حکومت تحقق می یابد و اموری مانند بسیج توده ای، تغییررژیم سیاسی و خشونت در آن وجود ندارد. اصلاح و رفرم ممکن است پس از پی بردن رهبران سیاسی به لزوم آن و یا در اثر تغییر عقاید و آرمان های عناصر دارای نفوذ طبقه حاکم صورت پذیرد. یکی از مشهورترین برنامه های رفرمیستی معاصر، رفرم در اتحاد شوروی بود که تحت عنوان «پرسترویکا» یا بازسازی اقتصادی و «گلاسنوست» یا فضای باز سیاسی صورت گرفت و سبب تغییرات مهمی در نظام سیاسی این کشور و کشورهای کمونیست اروپای شرقی و به طور کلی، باعث فروپاشی بلوك شرق و اتحاد شوروی شد. البته نتیجهٔ اصلاحات و رفرم، بر حسب مورد، گاهی نیز تقویت پایه های اقتدار حکومت و تضمین ثبات سیاسی در آن کشور است. هرچند رفرم نتایج مهمی در سطوح داخلی و منطقه ای به بار می آورد، اما به دلیل است. هرچند رفرم نتایج مهمی در سطوح داخلی و منطقه ای به بار می آورد، اما به دلیل نداشتن تعدادی از شرایط هفتگانه، نمی توان آن را انقلاب نامید. بنابراین «اصلاح» فرایندی است که توسط رژیم سیاسی موجود، آرام و تدریجی صورت می گیرد؛ حرکتی مسالمت آمیز و فاقد مبارزهٔ خشونت بار، مشارکت مردمی و مانند آن است.

کودتا: کودتا، اقدام سریع و ناگهانی گروهی از نظامیان علیه رژیمی سیاسی است که فاقد برخی از ویژگی های هفتگانه از جمله مشارکت مردمی، گسترش آرمان جایگزین و روحیه

١. عباسعلى عميد زنجاني، انقلاب اسلامي وريشه هاي آن، ص٢١.

<sup>2.</sup> Reform.

۳. واژه «کودتا» ( به فرانسوی cop-de-tat) از زبان فرانسوی وارد زبان فارسی شده است و به معنای ضربه (ناگهانی) به دولت است.

انقلابی است. هرچند اصل براین است که مردم در کودتاها نقشی ندارند، اما برخی کودتاها انقلابی است. هرچند اصل براین است که مردمی رخ داده است؛ مانند کودتای «افسران پس از تعدادی از شورشها و اعتصابهای مردمی رخ داده است؛ مالخانی ملک فاروق آزاد» به رهبری جمال عبدالناصر که در سال ۱۹۵۲ میلادی علیه رژیم سلطنتی ملک فاروق در مصر تحقق یافت و تغییرات بزرگی از جمله استقرار جمهوری، خروج نیروهای انگلیسی از کانال سوئز و اصلاحات ارضی را در پی داشت. این کودتاها «کودتای انقلابی» نیزنامیده می شوند. از سوی دیگر، نتایج عملی کودتاها یکسان نیست؛ برخی از آن ها با خون ریزی می شوند. کودتا گاهی تنها وسیع همراهند، در حالی که برخی دیگر بدون خون ریزی شکل گرفته اند. کودتا گاهی تنها به تغییرات سیاسی و جابه جا شدن دولت مردان می انجامد و گاه سبب تغییرات عمیق اجتماعی، اقتصادی و سیاسی می شود. شرایط بین المللی و نوع نظام جهانی نیز بر میزان و اجتماعی، اقتصادی و سیاسی می شود. شرایط بین المللی و نوع نظام جهانی که در وقوع کودتاها تأثیر دارد؛ برای مثال، در زمان جنگ سرد بین دو بلوك شرق و غرب، میزان و تعداد کودتاها که در آن ها دست «ابرقدرت ها» در کار بود، بسیار زیاد بود، به گونه ای که در فقدان امنیت داخلی فراوان اتفاق می افتند. بنابراین، کودتا توسط گروهی از نظامیان به وقوع می پیوندد و مشارکت مردمی در آن وجود ندارد.

جنبش! جنبش یا نهضت، حرکتی به طور معمول درازمدت است که ممکن است انقلاب فقط بخشی از آن به شمار آید و یا حتی ممکن است به انقلاب منجرنشود. نهضت ممکن است به شکل تلاشهای فکری، فرهنگی و آموزشی آغاز شده، سپس در اثر گسترش افکار جدید رنگ سیاسی و انقلابی به خود بگیرد. گاهی نیز نهضت از ابتدا فرهنگی و سیاسی است. از نهضتهای مشهور معاصر می توان از نهضت اخوان المسلمین در جهان عرب و نهضت اسلامی ایران نام برد. اولی، ابتدا در دههٔ ۱۹۲۰ در مصر توسط حسن البناء با هدف تعلیم و تربیت اسلامی بنیان گذاری شد، سپس در کشورهای مختلف عربی احزابی به همین نام با ایده ها و اهداف متفاوت پدید آمده و گسترش یافتند. با تلاش اخوان، آن ها علی رغم ممانعت حکومت ها در برخی کشورها مانند اردن و مصر توانستند در لوای سایراحزاب به مجالس قانون گذاری راه یابند و در بعضی کشورها به سمت نبرد با حکومت گرایش یافتند.

1. Movment.

دومی، از ابتدا اهداف فرهنگی و سیاسی داشت و فعالیت آن حداقل از دههٔ ۱۳۴۰ قابل ردیابی است و در نهایت در سال ۱۳۵۷ با انقلاب بررژیم پهلوی غلبه یافت.

جنگ داخلی!: مبارزهٔ مسلحانه برای کسب قدرت میان طرفهای درگیردر کشور که هر کدام بخشی از کشور را در اشغال نظامی خود دارد، جنگ داخلی خوانده می شود. جنگ داخلی به سبب طغیان بخشی از قدرت علیه بخش دیگریا درخواست تجربهٔ ارضی، خودمختاری و استقلال توسط گروهی از ساکنان کشور تحقق می یابد. جنگ مسلحانه میان گروههای معارضِ خواستار قدرت، نیزنوعی دیگراز جنگ داخلی است. گاهی تمایزمیان انقلاب و جنگ داخلی مشکل است و یك حرکت شایستگی بهرهگیری از هر دو نام را می یابد؛ برای مثال، وقتی مردم به سود یکی از دو طرف نزاع دخالت می کنند و نبرد را پایان می دهند. جنگ داخلی اسپانیا، بین نیروهای دست راستی هوادار ژنرال فرانکو و دست چپیها، که به پیروزی فرانکو در سالهای پیش از جنگ جهانی دوم منجر شد، جنگ داخلی لبنان به پیروزی فرانکو در سالهای پیش از جنگ جهانی دوم منجر شد، جنگ داخلی لبنان طرف دار رژیم صهیونیستی از پست ریاست جمهوری این کشور بود و نبرد میان تامیلی ها و طرف دار رژیم صهیونیستی از پست ریاست جمهوری این کشور بود و نبرد میان تامیلی ها و کشور فروکش کرده است و جنگ داخلی افغانستان در زمان اشغال این کشور توسط روس ها کشور فروکش کرده است و جنگ داخلی افغانستان در زمان اشغال این کشور توسط روس ها و پس از خروج آن ها، در شمار جنگهای داخلی مشهور معاصر جای دارند.

انقلاب رنگی ۱: انقلاب رنگی یا مخملی، به تحولات سیاسی نسبتاً همگونی اطلاق می شود که به ترتیب در یوگسلاوی (۲۰۰۵م.)، گرجستان (۲۰۰۳م.)، اوکراین (۲۰۰۴م.) و قرقیزستان (۲۰۰۵م.) رخ داد و در جریان آن ها، نوع جدیدی از جابه جایی قدرت سیاسی به شیوه های آرام و مسالمت آمیز جلوه گر شد. آنچه در ظاهر در بلگراد، تفلیس و کی یف روی داد و سپس در بیشکک تکرار شد، از وجوه مشترکی برخوردار بود. در واقع، به نظر می رسید که هر کدام از آن ها، مقاومتی خودانگیخته، همراه با تجمعات عظیم در میادین اصلی پایتخت بودند که با شعارهای آسان و قابل فهم و پلاکاردها و برچسبهای طنزآمیز علیه حاکمان همراه

<sup>1.</sup> Internal War.

<sup>2.</sup> Coloureel Revolution.

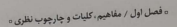
می شدند. در تمامی این موارد، تجمعات در فضایی بدون تحریک، آرام و تقریباً شبیه به می شدند. در تمامی این موارد، تجمعات می گرفتند؛ فضایی که حتی به مستبدترین حاکمان جشنها و کارناوالهای مردمی صورت می گرفتند؛ فضایی که حتی به مستبدترین حاکمان نیز اجازه نمی داد تا دستور شلیک به مردم را صادر کنند. به این معنا، نمی توان انقلاب رنگی نیز اجازه نمی داد تا دستور شلیک به مردم را صادر کنند. به این معنای کلاسیک آن مترادف دانست.

# ٣. تأثير انقلاب اسلامي بر نظريه هاي انقلاب

نظریههای انقلاب تلاش می کنند وقایعی که تاریخ انقلابها را تشکیل می دهند، تعبیرو تفسیر کنند و تبیینی از علت یا علل وقوع انقلاب در جوامع مختلف ارائه دهند. نظریه پردازان انقلاب در پی پاسخ به این پرسش اساسی بوده و هستند که به چه علت جامعهای به سمت وضعیت انقلابی سوق داده می شود؟ چرا مردم در انقلابها مشارکت می کنند؟ آیا می توان انقلاب را پیش بینی کرد؟ در کنار تلاش برای فهم علل انقلاب های مشخص، برخی تلاش کرده اند علل انقلاب را به صورت عام، تبیین کنند؛ به این معنا که در فضای قبل از انقلاب الگوهایی را پیدا کنند و انواع مشخص شرایط و ویژگی هایی را تعیین کنند تا بدین وسیله بتوانند انقلابها را پیش بینی نمایند. هم چنین می توان میان مؤلفه های بلندمدت که در نارضایتی از نظم و وضع موجود نقش دارند و منابع فوری و تحریک کننده که تلاش خشونت آمیز برای سرنگونی نظم موجود را سامان می دهد، تفاوت قائل شد. ا

پیشینهٔ نظریه پردازی درباره انقلاب از منظر جامعه شناسی و علوم سیاسی را می توان به زمان ارسطو و کتاب سیاست او بازگرداند. اما برای فهم نظریه های انقلاب، در سالهای اخیر تقسیم بندی های گوناگونی ارائه شده است؛ برای مثال «جک گلدستون» تلاشهای اندیشمندان علوم اجتماعی را برای توضیح ماهیت و ریشه های انقلابات، در سه نسل متفاوت بررسی می کند. نسل اول که شامل مطالعات اندیشمندان در دهه های ۱۹۲۰ و مته از ۱۹۴۰ است، تاریخ طبیعی انقلاب ها را مورد مطالعه قرار می دهند. عمده کار این دسته از اندیشمندان، توصیف انقلاب های بزرگ و به ویژه انقلاب فرانسه بوده است. از جمله این

<sup>1.</sup> Leiden, C and Schmitt, K. M., the politics of violence: Revolution in the modern world, N. 137



نویسندگان می توان به لوبون، سوروکین و خصوصاً کرین برینتون اشاره کرد که الگوهایی را برای تمامی انقلابها ارائه دادند.

در مطالعات نسل دوم که در نوشتهٔ دهههای ۱۹۵۰ و ۱۹۶۰ متجلی است، تلاش گردید که تبیین و روشن شود که چرا و چه وقت انقلاب رخ می دهد. نویسندگان این دوره، تئوری های مختلف روان شناختی نظیر: ناکافی بودن و محرومیت نسبی، جامعه شناختی و نظریه های نوسازی را برای تبیین انقلابها به کار بردند و بدین ترتیب تلاش کردند تا نظریه های مشخصی در مورد علت و زمان برآمدن وضعیت انقلابی را به دست دهند. اندیشمندانی نظیر: جیمز دیویس، تدگار، چارلز تیلی و ... در این دسته قرار می گیرند. نسل سوم از نظریه ها شامل نظریه های ساختاری است که نقطهٔ تمرکز آن ها در تحلیل ابعاد تبیینی نظیر: ساختار فشارهای بین المللی، جامعه دهقانی، نیروهای مسلح و رفتار نخبگان است. نظریه پردازانی نظیر «تدا اسکاچپول» به این اصل توجه داشتند که فشارهای سیاسی و بین المللی ممکن نظیر و در نتیجه زمینه ساز وقوع تحول انقلابی در جامعه گردند. ا

به طور کلی، تا پیش از پیروزی انقلاب اسلامی، دیدگاه علمی غالب نظریه پردازی های انقلاب این بود که انقلاب پدیده ای متعلق به مدرنیته است که به کاهش نقش مذهب در جامعه یا سکولاریزه شدن جامعه، افزایش توقعات فزایندهٔ اقتصادی و عدم نوسازی سیاسی معطوف است. این قبیل نظریات مطرح در جامعه شناسی سیاسی، با وقوع انقلاب اسلامی ایران، با بحران روبه رو شدند و نتوانستند به تحلیل و ریشه یابی انقلاب اسلامی بپردازند. بنابراین پارهای نفی و شماری نیز تعدیل و دچار تجدید نظر شدند.

انقلاب اسلامی در مقایسه با انقلاب های دیگر جهان از یک سلسله ویژگی ها و امتیازات اصولی برخوردار است که از نظر فرهنگ، دانش و تئوری انقلاب، آن را در ردیف بالاترین پدیده های سیاسی بزرگ و انقلاب های مهم جهان قرار داده است. انقلاب اسلامی ایران سه مفهوم بدیع را وارد عرصهٔ نظریه پردازی انقلاب کرد و تحولی شگرف در حوزهٔ نظریه پردازی

۱. آنتونی گیدنز، جامعه شناسی، ترجمه: حسن چلوشیان، ص۶۶۸۶۶۵.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

انقلابات به وجود آورد. این سه مفهوم عبارتند از: رهبری مذهبی، ایدئولوژی اسلامی و بسیج اقشار مختلف مردم.

خانم اسکاچپول از نظریه پردازان آمریکایی ساختگرا در خصوص انقلاب هاست و کتاب معروف وی، دولت ها و انقلاب های اجتماعی، در سال ۱۳۷۹ هم زمان با وقوع انقلاب اسلامی ایران منتشر شد. وی پس از پیروزی انقلاب اسلامی، در سال ۱۹۸۲، طی مقاله ای با عنوان «حکومت تحصیل دار و اسلام شیعی در انقلاب ایران» به شکست نظریهٔ خود اعتراف کرد:

اگردر واقع بتوان گفت که یک انقلاب در دنیا وجود داشته که عمداً و آگاهانه توسط یک نهضت اجتماعی توده ای «ساخته» شده است تا نظام پیشین را سرنگون سازد، به طور قطع آن انقلاب، انقلاب ایران علیه شاه است. تا آخر سال ۱۹۷۸ کلیه بخشهای جامعهٔ شهری ایران تحت لوای اسلام و شیعه گرد آمده بودند و از رهنمودهای یک روحانی عالی قدر شیعه، آیت الله خمینی در جهت مخالفتِ سازش ناپذیر علیه شاه و کلیه افرادی که هم چنان به او وابسته باقی مانده بودند .پیروی کردند... بنابراین نباید هیچ تردیدی در مورد خروج قابل ملاحظهٔ فرایند انقلاب ایران از چارچوب عِلی آنچه در آغاز انقلابهای فرانسه، روسیه و چین رخ داده بود، به خود راه داد... این انقلابِ قابل توجه هم چنین مرا وادار می سازد تا به درک خود در قبال نقش بالقوه و محتمل سیستمهای عقاید و ادراکهای فرهنگی در شکل بخشیدن به کنشهای محتمل سیستم های عقاید و ادراکهای فرهنگی در شکل بخشیدن به کنشهای اجتماعی» را داراست. مع الوصف وقوع آن، به ویژه در جهت وقایعی که منجر به سقوط اجتماعی» را داراست. مع الوصف وقوع آن، به ویژه در جهت وقایعی که منجر به سقوط شاه شدند، انتظارات مربوط به علل انقلاب ها را که من قبلاً در تحقیق تطبیقی. شاه شدند، انتقلاب فرانسه، روسیه و چین تکامل و توسعه بخشیده ام، زیر سؤال تاریخی ام در مورد انقلاب فرانسه، روسیه و چین تکامل و توسعه بخشیده ام، زیر سؤال به درد.

جان فوران، استاد جامعه شناسی دانشگاه کالیفرنیا، چندین کتاب و مقاله درباره انقلاب اسلامی ایران نگاشته است. او طی مقاله ای با عنوان «انقلاب ۱۹۷۷۷۹ چالشی برتئوری اجتماعی» می نویسد:

موضوع نظریه اجتماعی در دههٔ ۱۹۸۰ میلادی به این ترتیب درآمده که آیا انقلاب ایران

۱. عبدالوهاب فراتی، رهیافتهای نظری برانقارب اسلامی (مجموعه مقالات)، ۲۱۶.۱۸۵.

ه فصل اول / مفاهیم، کلیات و چارچوب نظری ه

را باید به عنوان یک مورد منحصربه فرد، خلاف سایر انقلاب ها مورد بررسی قرار داد و یا این که علت انقلاب ها را باید در پرتو شواهد ایران مجدداً مورد مداقه قرار داد؟

او با بروز آنقلاب اسلامی ایران، از آیجاد چالش در نظریه های انقلاب سخن می گوید و اعلام می دارد که با چنین تحولی در ایران، انقلابی در نظریه ها رخ داده است. هم چنین جان فوران معتقد است نسل چهارم نظریات انقلاب و بلکه علوم اجتماعی، با شکلگیری و پیروزی انقلاب اسلامی ایران در حال پدید آمدن است که عناصری چون فرهنگ، ایدئولوژی، دین و رهبری محور این نظریات خواهد بود. ۲

با توجه به دیدگاه صاحب نظران جامعه شناسی و علوم سیاسی آشکار شد که «انقلاب اسلامی ایران» ویژگی هایی منحصر به فرد دارد که نمی توان آن را با نظریه های موجود در علوم انسانی غرب تحلیل کرد. از این رو می باید با نظریه پردازی بومی و ایرانی به شناخت جامع و دقیق انقلاب اسلامی ایران پرداخت. امام خمینی در وصیت نامه سیاسی الهی خود می نویسد:

بنابراین شک نباید کرد که انقلاب اسلامی ایران از همهٔ انقلاب ها جداست؛ هم در پیدایش و هم در کیفیت مبارزه و هم در انگیزه انقلاب و قیام، و تردید نیست که این یک تحفه الهی و هدیه غیبی بوده که از جانب خداوند منّان براین ملت مظلوم غارت زده عنایت شده است. "

#### ۴. روش آینده شناسی انقلاب اسلامی

انقلاب اسلامی یکی از نقاط عطفِ تاریخ معاصرایران و یکی از بزرگ ترین اتفاقاتِ جهان کنونی است و پرسشهای عمیق و متعددی را در فضای اندیشه معاصرایجاد کرده است. این انقلاب همان گونه که در وقوع و تحقق، شگفتی بسیاری برانگیخت، در نتایج و آیندهٔ

۱. همان، ص۳۲۸. به نقل از: جان فوران، «انقلاب ۷۹-۱۹۷۷، چالشی برتئوری اجتماعی، مجله حضور، شماره ۱۸.

۲. گروه تاریخ و اندیشه معاصر و موسی نجفی، شرق شناسی نوین و انقلاب اسلامی (مجموعه مقالات)، کتاب هفتم، ص۵۲۵۵۲۴.

۳. روح الله موسوی خمینی، وصیت نامه امام با توضیحات و ۲۱۸ پرسش و پاسخ ویژه دانشجویان دانشگاه ها و مراکز آموزش عالی، تدوین: علیرضا اسماعیلی، ص۲۲.

خود نیز پرسش های زیادی ایجاد کرده است؛ پرسش هایی که امروزه با توجه به تداوم و توسعه انقلاب اسلامی و عبورِ این انقلاب از مراحل وقوع، استقرار و تثبیت به صورت جدی مطرح شده اند.

امروزه تغییرات با نرخ سریعتری به وقوع می پیوندند. تغییرات فن آوری و متعاقباً تغییردر دیگر جنبه های زندگی، افزایش روزافزون وابستگی متقابل کشورها و ملل، تمرکززدایی جوامع و نهادهای جهانی شدن به همراه حفظ ویژگی های ملی، قومی، فرهنگی و بسیاری عوامل دیگر، لزوم درک بهتراز «تغییرات» و «آینده» را برای این همه آثار و رگه هایی از اطلاعات و واقعیات که ریشه در گذشته و حال و آینده دارند، می توانند رهنمون ما به آینده باشند.

آینده پژوهان عموماً کار خود را با مرور رویدادهای گذشته و موقعیت کنونی آغاز کرده، چشماندازی از آیندههای مطلوب ایجاد میکنند و میکوشند تا راههای مشخص و خلاقانهای را برای شکل بخشیدن به چنین آیندههایی بیابند.

در علم آینده پژوهی گفته می شود تصویرهای آینده . که عبارتند از: آرمانها، اهداف، مقاصد، امیدها و آرزوها . پیشرانهای اقدامات فعلی کشورها هستند و آینده امری است که دولتها می توانند آن را با اقداماتِ هدفمند خود طراحی کنند و شکل دهند.

ملتِ ایران، به ویژه بعد از اسلام و پذیرشِ تشیع، در مسیر آرمانی جامعهٔ مهدوی قرار گرفته است که امکانات ویژه و توانایی های خاصی را برای آن فراهم آورده است و مدل آرمانی زمانی می تواند کارآیی لازم را داشته باشد که به گفتهٔ برخی صاحب نظران سه ویژگی داشته باشد و جامعه آرمانی مهدوی از هرسه ویژگی برخوردار است. آن ویژگی ها عبارتند از: «اول این که کاملاً واقع بینانه باشد و حقایق زیست شناختی، روان شناختی و جامعه شناختی را به هیچ نوی از نظر دور ندارد و به دست فراموشی نسپارد. دوم این که همراه با ارائه طریق باشد؛ یعنی فقط جامعه آرمانی را تصویر نکند، بلکه راه و روشِ رسیدن به آن را نیز نشان دهد... و سوم این که اهدافی را، اعم از هدف اصلی و نهایی و هدف های واسط، برای جامعه آرمانی تعیین کند که دارای مراتب باشند تا سهل الحصول تر بودنِ پاره ای از مراتبِ آن ها، شور و خواست و اراده را در مردم برانگیزد و آنان را به مبارزات اجتماعی و تغییر اوضاع و احوال موجود مایل و راغب گرداند و از این گذشته، عدم وصول به کمال مطلوب بدین معنا نباشد که هیچ کاری

انجام نشده است و هیچ پیشرفتی حاصل نیامده است.»۱

جامع بودن، واقعی بودن و عملیاتی بودنِ جامعه موعود مهدوی باعث شده است که شیعه بتواند این الگورا همچون چشم اندازِ غیرمدونی مدنظر داشته و تحقق آن را انتظار داشته باشد. هم چنین در نظر داشتن این طرح آرمانی و در عین حال فاصله داشتنِ مدلهای موجود از این طرح، موجب نارضایتی همیشگی شیعه از وضع موجود شده است و همین نارضایتی زمینه شکلگیری آینده های مطلوب تر را فراهم می کند. نهضت های اسلامی صدسالهٔ اخیر، به ویژه انقلاب اسلامی، بیش از هر چیز محصول این آرمانگرایی و موعودگرایی است. تأثیراین نگاهِ آرمانی در طول تاریخ تشیع چنان ملموس و قابل رصد است که دشمنان و مخالفان شیعه بارها بر آن تأکید کرده اند. یکی از مشهور ترین این اظهار نظرها همان است که می گوید: شیعه از دو نگاه ویژه برخورد ار است: نگاه سرخ و نگاه سبز؛ عاشورا و ظهور. با الهام از یکی «انقلاب» و با دیگری آن را «استمرار» می بخشد. ۲

چنان که در علم آینده پژوهی نیزاصلی ترین موضع پژوهش آینده های محتملند، در این جا نیز محتمل ترین آیندهٔ انقلاب اسلامی موضوع اصلی است که تلاش شده است با توجه به افق های پیش روی این انقلاب، ظرفیت های موجود آن، روندِ تاریخی و شناسایی چالشها و مسائلش پیش بینی شود، نه پیش گویی. از نظراین پژوهش، تمدنِ اسلامی محتمل ترین و بسطیافته ترین آینده ای است که برای انقلاب اسلامی ترسیم می شود. بررسی های متعدد نشان می دهد که اسلام مهم ترین نامزدِ تمدن آینده است و اکنون انقلابِ اسلامی تنها نمایندهٔ واقعی اسلام است.

شناخت کلیِ انقلاب اسلامی مبتنی بربررسی و ارزیابی چهار مؤلفه تأثیرگذار برآیندهٔ انقلاب است که این پژوهش به آنها می پردازد. آن چهار مؤلفه عبارتند از:

۱. بررسی چگونگی روند تحولات تاریخی از گذشته تا کنون.

۱. محمدتقی مصباح یزدی، جامعه و تاریخ در قرآن، ص۴۱۳ و ۴۱۴.

۲. رک: حسن بلخاری، «هالیوود و مهدویت» *موعود*، ش۲۶ و ۲۵؛ به نقل از: مسعود پورسیدآقایی، «عاشورا و انتظار»، انتظار، سال ۲، ش۳، ص۴۴.

- ۲. شناخت اهداف، آرمانها و افقهایی که انقلاب اسلامی برای خود ترسیم کرده است.
- ۳. ارزیابی ظرفیتهایی که انقلاب اسلامی برای رسیدن به این اهداف و آرمانها در اختیار دارد.
- ۴. شناسایی چالشها و مسائلی که انقلاب اسلامی برای رسیدن به آیندهٔ مطلوب باید آنها را به درستی حل و از آن عبور کند.

#### چکیدہ فصل

- ۱. بدون تردید، دریافت ارزشهای انقلاب و جلوگیری از انحراف آن و نیز تداوم و صدور آن، در گرو شناخت بزرگ ترین تحول جامعه، موضعگیری درست و آگاهانه و ضرورت انتخاب آگاهانه است.
- ۲. واژهٔ «انقلاب» در لغت به معنای دگرگونی و در اصطلاح به معنای طغیان و عصیانی که مردم علیه نظام حاکم موجود برای ایجاد نظمی مطلوب انجام می دهند و انقلاب اجتماعی عبارت است از: انتقال و دگرگونی سریع و اساسی حکومت و ساختارهای اجتماعی و تحول در ایدئولوژی قالب کشور.
- ۳. شکلگیری هر انقلاب تحت تأثیر عوامل مختلفی است؛ مانند: نارضایتی عمیق، ظهور ایدئولوژی جدید، گسترش روحیه انقلابی، وجود رهبری، شرکت توده ها، وجود عنصر خشونت و تغییر در ساختارهای رسمی اجتماعی، فرهنگی، سیاسی و اقتصادی.
- ۴. با توجه به ویژگی های مذکور در انقلاب ها، سایر تحولات سیاسی و اجتماعی مانند کودتا، جنبش، شورش، اصلاح و... از آن متمایز می شوند.
- ۵. انقلاب اسلامی ایران با وارد کردن سه مفهوم بدیع در عرصهٔ نظریه پردازی انقلاب، یعنی: رهبری مذهبی، ایدئولوژی اسلامی و بسیج اقشار مختلف مردم، تحولی شگرف در حوزهٔ نظریه پردازی انقلابات به وجود آورد.
- ع. پیشبینیِ آیندهٔ انقلاب اسلامی به صورت مصداقی ترو دقیق تر در سه سطح آینده های ممکن، آینده های محخن، اسلامی زمینه ساز آن می تواند باشد، ظهور منجیِ بشر و برقراری حکومت جهانی حضرت مهدی و مطلوب ترین جهانی حضرت مهدی و مطلوب ترین آینده این مضرت مهدی و مطلوب ترین آینده این می تواند باشد، ظهور منجیِ بشر و برقراری حکومت جهانی حضرت

# فصل دوم

ايران از آغازتا ظهور قاجار

#### اهداف

از دانشجویان انتظار می رود:

۱. فرهنگ و تمدن ایران باستان را بدانند؛

٢. فرهنگ و تمدن ايرانِ بعد از اسلام تا آغاز قاجار را توضيح دهند.

مطالعه انقلاب اسلامی به عنوان یک قدرت فرهنگی و سیاسی بر مبنای اندیشههای توحیدی اسلامی، بدون گذشته امکان پذیر نیست. توجه این قسمت از مباحث، تلاش ایرانیان در ساخت و مهندسی نظامی است که بتوانند زندگی خود را با رهنمون های اندیشه دینی استحکام بخشیده و راه اعتلای خود را بپیمایند و نسل امروز، میراث دار این تمدن کهن ایرانی و اسلامی است و از آن جایی که دین و دولت، دو پدیدهٔ عمدهٔ تأثیرگذار در تحولات کشور به شمار می آیند، شناخت گونه های تعامل یا تقابل آن دو از طریق جست و جوی تاریخی در بررسی انقلاب اسلامی و شناخت واقعی تر آن ضروری است تا با اتکا به گذشته و حال و براساس چشم انداز الگویی کامل در عرصه های گوناگون از حیات سیاسی و دینی، دنیا و آخرتی رقم زند و مقدمهای برای آن نمونه عالی از حیات بشری در درون نظام عادله مهدوی گردد.

#### الف. ايران پيش از اسلام

از بررسی آثاری که تا کنون توسط باستان شناسان کشف شده است، معلوم می گردد سفال و سفال های لعاب دار و ساخت چرخ سفال گری (در هزاره های ششم تا چهارم پیش از میلاد) توسط ساکنان فلات ایران (پیش از ورود آریایی ها) اختراع شده است. هم چنین ساخت ارابه های چهارچرخ، پرورش اسب و معماری طاق های هلالی گنبدشکل، از ابداعات ایرانیان بوده است که توسط ایلامی ها به سومر و از آن جا به دیگر نقاط جهان کهن رفته و رواج یافته است. هم چنین ایرانیان در پیدایش خط به عنوان یکی از مراحل مهم تمدن سازی و یافته است. هم چنین ایرانیان در پیدایش خط به عنوان یکی از مراحل مهم تمدن سازی و

۱. برای اطلاع بیشترر.ک: رومن گیرشمن، *ایران از آغاز تا اسلام*، ترجمه: محمد معین، ص۱۲،۱۸،۳۳، ۳۸، ۳۸، ۲۸، ۸۲.۶۸

تولید میراث معنوی جهان از قبیل: اندیشه های دینی، فلسفی، علم اعداد، نجوم و ریاضی سهم چشمگیری داشته اند. سرچشمه بسیاری از امور فرهنگی از فلات ایران آغاز شده است حدود سه هزار سال پیش از میلاد، آریایی ها به فلات ایران مهاجرت کردند. آن ها سرزمینی را که وارد آن شده بودند «ایران» یعنی سرزمین آریاییها نامیدند. اقوام آریاییها شامل مادها پارسها و پارتها بود که در غرب، جنوب و شمال شرق فلات ایران ساکن شدند. ا<del>قوام</del> ایرانی پس از استقرار و تثبیت موقعیت و مرزهای جغرافیایی خود، برای رفع نیازهای متقابل خویشتن با یک دیگر روابط مسالمت آمیزی داشتند و در همگرایی عمومی به سرمی بردند.

پس از مدتی، زردشت که پیامبرایران باستان است، در میان ایرانیان ظهور کرد. او مردم را به پیروی از خدای یگانه که «اهورا مزدا» نام داشت، دعوت کرد و مروج اندیشه، گفتار و کردار نیک بود. اعتقاد به سرای آخرت و جهان پس از مرگ، عقیده به آخرالزمان و ظهور منجى اى كه حكومتى باعدل و داد و به دور از ناپاكى و ستم برپا خواهد كرد، از بنيان هاى استوار و اعتقاد ایرانیان بوده است که آنها را از سایر ملل دوران باستان متمایز میساخت. قدر مسلم، ایرانیان پیش از اسلام همچون اعراب دوران جاهلیت بت پرست نبودند، همانند یونانیان، ربالنوعهای متعدد را نمی پرستیدند و یا همچون هندوها گاوپرست نبودند. فرمانروایان سلسلههای ایران باستان به رغم همهٔ خصلتهای نیک و بد که تاریخ درباره آن ها ثبت کرده است، هیچگاه همچون فراعنه مصرباستان ادعای خدایی نمی کردند، زیرا ایرانیان مردمانی حق جو و یکتاپرست بودند. ۳

سلسله هخامنشیان با فرمانروایی کوروش بزرگ آغاز شد. او توانست با متحد کردن اقوام پارس و ماد، حکومتی را پایهگذاری کند که گسترهٔ قلمرو آن شامل تمدنهای کهن به جزبخشی از قلمرو یونان باستان بود. ۴ کوروش به دلیل خداپرستی، عدالت خواهی و

۱. آرتور آپهام پوپ، معماری ایران، ترجمه: غلامحسین صدری افشار، ص۱۲.

۲. مرتضی مطهری، خدمات متقابل اسلام و ایران، ص ۲۳۵. ۳. همان، ص ۲۰۲، ۲۰۲، ۲۲۳، ۲۳۶.

۴. واسیلی ولادیمیوویج بارتولد، تذکره جغرافیای تاریخی ایران، ترجمه: حمزه سردادور، ص۲۰۵.

### ه فصل دوم / ايران از آغاز تا ظهور قاجاره

خردمندی اش، شهرت جهانی یافته است. برخی معتقدند «ذوالقرنین» که در قرآن مجید به عنوان فرمانروایی نیکسیرت ستوده شده، همان کوروش پادشاه ایران است. ۲

فلات ایران از دیرباز به دلیل دارا بودن موقعیت حساس و مهم، مورد هجوم بیگانگان بوده است؛ به طوری که هریک از آن ها آرزوی استیلای براین سرزمین را داشته اند. حمله اسکندر و هجوم فرهنگ یونانی به ایران، از نخستین بحران های هویتی تاریخ کشور ما بود." این واقعه خرابی های جبران ناپذیری برجای گذاشت. اسکندر مقدونی شهرهای بسیاری را ویران و بسیاری از آثار فرهنگ و تمدن ایران را نابود کرد. آما در مقابل آنچه ویران کرد، تمدنی را به ارمغان نیاورد؛ اگرچه ایرانیان به تدریج با مقاومت فرهنگی توانستند این بحران را از سر بگذرانند و بر آن غلبه کنند.

پس از حاکمیت سلوکیان (جانشینان اسکندر) برایران، استقرار سلسله پارتیان، بار دیگر آغاز حاکمیت ایرانیان را نوید داد. پارتیان، یکی دیگراز اقوام آریایی، به تدریج سلوکیان را از ایران بیرون راندند. در اواخر حکومت پارتیان، اختلاف و بی نظمی کشور را فرا گرفته بود. قیام اردشیر بابکان، بنیانگذار حکومت ساسانیان، به این وضع پایان داد. او حکومت مقتدر مرکزی را جایگزین حکومت ملوک الطوایفی کرد که موجب آشفتگی ایران شده بود. یکی دیگر از اقدامات او، رسمیت بخشیدن دین زردشتی بود.

اقتدار ایران در دوران ساسانی، فقط تا پایان حکومت خسرو انوشیروان دوام یافت و پس از آن، اوضاع ایران رو به آشفتگی و ضعف گذاشت. جنگهای پیدرپی میان ایران و روم، هر دو کشور را رو به زوال برد. علاوه برآن، وجود نظام غیرعادلانه طبقاتی، ظلم و ستم، انحراف از تعالیم اولیهٔ دین زردشت، فساد، قدرت طلبی، رقابت و توطئه های دائمی میان اشراف و

۱. کهف: ۹۸۸۳.

٢. سيد محمد حسين طباطبائي، تفسير الميزان، ج١٣، ص ٤٤٥.

۳. ر.ک: علی اکبر ولایتی، بحران های تاریخی هویت ایرانی، ص ۲۰۱۹.

۴. ابن خلدون ، مقدمه ابن خلدون ، ترجمه: محمد پروین گنابادی ، ج۲ ، ص۲۰۰۰.

٥. حسن پيرنيا، تاريخ ايران باستان، ج٣، ص٢٥٥.

درباریان، موجبات تضعیف و سقوط پادشاهی ساسانی را فراهم آورد. در چنین شرایطی، ظهور آیین اسلام، سرآغاز دورهای تازه برای مردم ایران شد.

#### ب. ایران بعد از اسلام

یکی از بزرگ ترین حوادثی که در تاریخ ایران روی داده است، اسلام آوردن مردم ایران بود. اصول مترقیانه و عدالت خواهانهٔ اسلام و طرد هرگونه برتری قومی، نژادی و طبقاتی، عامل تعیین کنندهٔ گرایش مردم ایران به اسلام محسوب می شود. انتظار مردم ایران، اجرای عدالت و جاری شدن احکام اسلام و سنت نبوی در کشورشان بود؛ اما بازگشت تدریجی فرهنگ جاهلیت در دوران بنی امیه و بنی عباس که به عنوان جانشین پیامبر و شرف خلافت را انتخاب کرده بودند، مردم ایران را از آن ها روی گردان کرد. خلفای جور، همان طوری که به ایرانیان ظلم می کردند، خاندان پیامبراکرم شرفی و ائمه معصومین می را نیز مورد تعدی و ستم قرار می دادند. ایرانیان به دلیل مشی عدالت خواهانهٔ حضرت علی ای و فضایل و شایستگی هایی که در رفتار او و خاندانش موج می زد، گم شدهٔ خود را در دوستی با هل بیت بی یافتند و به پیروی از آیین تشیع روی آوردند.

گسترش اسلام در ایران موجب تحولی شگرف و عمیق در زندگی و فرهنگ مردم شد. ایرانیان به دلیل داشتن پیشینهٔ تمدن دوران باستان، در شکلگیری تمدن اسلامی نقش اساسی و مهمی ایفا کردند. در تمامی حوزه های علمی، دانشمندان بزرگی در ایران پس از اسلام ظهور کردند که بسیاری از آن ها مانند محمد بن زکریای رازی، ابوریحان بیرونی و ابن سینا شهرت جهانی دارند. علاوه برآن، ایرانیان در عرصه سیاست، در انقراض حکومت ستمگراموی نقش مهمی ایفا کردند. در قیام هایی که علیه حکومت عباسی شکل گرفت نیز مشارکت داشتند. بعد از حکومت بنی امیه و دوران خلفای بنی عباس، به تدریج خاندان های ایرانی طاهریان، صفاریان، سامانیان، آل بویه و آل زیار، به تشکیل حکومت مستقل دست زدند.

عبدالحسین زرین کوب، تاریخ مردم ایران، ج۲، ص۶۲۸.
 محمد بن سعد، طبقات الکبری، ج۱، ص۱۹.

غزنویان، به ویژه سلطان محمود غزنوی، لشکرکشی هایی گسترده و پیاپی به هند کردند که یکی از پیامدهای آن ها، گسترش اسلام و زبان فارسی در هند بود. در این دوران حکیم ابوالقاسم فردوسی، شاعر بزرگ ایرانی، به گردآوری و منظم کردن شاهنامه اقدام کرد. در دوران سلجوقیان، قلمرو ایران گسترش یافت. آلبارسلان در نبرد ملازگرد، امپراتوری روم شرقی را به سختی شکست داد. پس از تصرف منطقهٔ آسیای صغیر، زمینه برای گرایش مردم این منطقه به اسلام و گسترش زبان فارسی فراهم شد. در این دوران، تمدن و فرهنگ اسلامی ایرانی شکوفایی بیشتری یافت. اوج اقتدار سلجوقیان در زمان ملکشاه بود که توانست به کمک وزیر دانشمند خود، خواجه نظام الملک طوسی، پایه های حکومتش را تحکیم بخشد. یکی از موضوعات مهم دوران خوارزمشاهیان، کشمکش پی در پی آن ها با خلفای عباسی بود. همین عامل، با ورود مغولان به ایران، زمینه را برای ضعف و زوال آن ها فراهم ساخت.

لشکرکشی مغولان یکی از بزرگ ترین راهپیماییهای نظامی تاریخ به شمار می رود. حدود ۲۵۰ هزار نفر از قبایل مغول، در سرمای سخت از سرزمین مغولستان در شمال چین، به فرماندهی تموچین (چنگیزخان) به سوی ایران سرازیر شدند. هدف نخستین آنها شهر «اُترا» بود که بازرگانان اعزامی از سوی چنگیزخان، در این شهر کشته شدند. اما پس از قتل عام اهالی این شهر و دستگیری عامل قتل بازرگانان، به سوی شهر بخارا و سایر ایالتهای ایران پیشروی کردند. ۲ حملهٔ مغول همچون طوفانی سهمگین، نه تنها طومار حکومت خوارزمشاهی را در هم پیچید، بلکه بیشتر شهرهای ایران را ویران و مظاهر تمدن باشکوه دوران اسلامی را نابود کرد. دامنهٔ این تندباد، علاوه بر ایران، بخشهای زیادی از جهان اسلام را نیز درنوردید.

پس از مرگ چنگیزخان، حدود یک قرن حکومت ایلخانان برایران تحمیل شد. ۱۳ اگرچه مغولان در عرصهٔ نظامی گری برایران پیروز شدند، در عرصهٔ فرهنگ و تمدن مغلوب ایران

۱. رنه گروسه، امپراتوری صحرانوردان، ترجمه: عبدالحسین میکده، ص۱۰.۲.

۲. همان، ص۲۰۲.

۳. ک. ۱. باسورت، تاریخ ایران از آمدن سلجوقیان تا فروپاشی دولت ایلخانان، ترجمه: حسن انوشه، ج۵، ص

شدند. پویایی فرهنگ و تمدن ایران اسلامی، قوم مهاجم را در خود حل کرد. مغولان به تدریج دست از تندخویی کشیدند و اعتقادات خرافی خود را کنار گذاشتند. غازان خان، غلاوه برپذیرش آیین اسلام، تابعیت از خان بزرگ مغول را نیز کنار گذاشت و استقلال حکومت ایلخانی را کامل کرد. در این دوران، بزرگانی چون خواجه شمس الدین صاحب دیوان، خواجه نصیرالدین طوسی، عطاملک جوینی، رشیدالدین فضل الله همدانی، مصلح الدین سعدی شیراز و مولوی بلخی، با فعالیت های سیاسی، علمی و ادبی خود، علاوه برمهار خوی ویرانگر مغولان، چراغ تمدن و فرهنگ ایران و اسلام را افروخته نگه داشتند.

با آن که مغولان در آغاز ویرانی های بسیاری به همراه آوردند، ولی براثر آشنایی با فرهنگ ایران و اسلام، از طریق آنان فرهنگ، هنر و تمدن ایران و اسلام رواج یافت. پس از پایان ایلخانان، حکومت های ملوک الطوایفی و محلی متعددی چون تیموریان، آل جلایر، آل مظفر، سربداران و آل کرت، اتابکان، قراقویونلوها و آق قویونلوها طی قرن های هشتم و نهم قمری برای ایران حکومت کردند، اما هیچ کدام نتوانستند یک پارچگی ایران را حفظ کنند. سرانجام در سال ۷۰۸ قمری، حکومت صفوی توانست پس از نُه قرن، با محور قرار دادن مذهب تشیع و ملیت ایرانی، سرزمین تجزیه شدهٔ ایران را متحد و یک پارچه سازد و هویت ملی و استقلال آن را همچون گذشته احیا کند.

صفویان حکومتی تشکیل دادند که بیش از دو سده دوام یافت. در پرتواین حکومت مقتدر، علاوه بربرقراری امنیت و رونق اقتصادی، پیشرفت بازرگانی و کشاورزی و صنعت، تشکیل ارتش منظم و سیاست خارجی مقتدرانه، آن ها توانستند فرهنگ و تمدن ایران و اسلام را بار دیگرشکوفا کنند. هنرو معماری در این دوره نیزاز نظر کمّی و کیفی توسعه و تحول یافت. در این عصر، دانشمندان و فلاسفه ای چون میرداماد، شیخ بهایی، ملاصدرا، میرفندرسکی و علامه مجلسی با نگارش آثار ارزش مند و طرح اندیشه های نو، زمینه های رشد و شکوفایی رشته های علوم انسانی مانند حدیث، فقه و فلسفه را فراهم آوردند.

با به سلطنت رسیدن شاه سلیمان، سلسله صفویه به سرعت وارد دورهای از زوال شد،

١. جان جوزف ساندرز، تاريخ فتوحات مغول، ترجمه: ابوالقاسم حالت، ١٢٠.١١٤.

۲. هانری کربن، تاریخ فلسفه اسلامی، ترجمه: جواد طباطبایی، ص۵۶ به بعد.

ه فصل دوم / ايران از آغازتا ظهور قاجاره

تا آن که عاقبت با تحریک و حمایت پادشاه گورگانی هند، افغانان غلجایی قندهار شورش کردند و پس از محاصرهٔ طولانی اصفهان، شاه سلطان حسین، پادشاه بی کفایت صفویه را به تسلیم واداشتند و به حیات این دولت پایان دادند. ا

در فاصلهٔ زوال صفویان تا پیدایش نادر، ایران دچار بی نظمی و ناامنی بود و مدعیان حکومت در گوشه و کنار کشور، برای کسب قدرت با هم در ستیز بودند. نادرشاه افشار توانست افغانهای شورش گررا سرکوب کند و با شکست عثمانی ها و تصرف هند، براقتدار ایران بیفزاید. ۲ با کشته شدن نادرشاه در سال ۱۱۵۹ قمری، به دست سرداران سپاهش، بار دیگرایران دچار ضعف و اختلاف شد.

فرمانروایی کریم خان زند، پس از یک دوره کشمکش از سال ۱۱۶۵ قمری آغاز شد. وی توانست با شیوهٔ حکومت داری توأم با ملاطفت، عدالت و رفاه نسبی، نام نیکی از خود بر جای بگذارد. "هم چنین در برابر گسترش فعالیت های بازرگانان انگلستان در ایران ایستادگی کرد و از منافع نامشروع و استعماری آن دولت جلوگیری به عمل آورد.

کریم خان بدون این که جانشینی برای خود تعیین کند، درگذشت. پس از مرگ او، کشمکش برسرتصاحب قدرت، در میان جانشینان او ادامه یافت. این وضعیت موجب بهره برداری رقیب آنها، یعنی ایل قاجار شد که مدتها در انتظار حکمرانی به سرمی بردند. مسرانجام طومار حکومت لطفعلی خان، آخرین فرمانروای خاندان زند، توسط آقامحمد خان قاجار، در هم پیچیده شد.

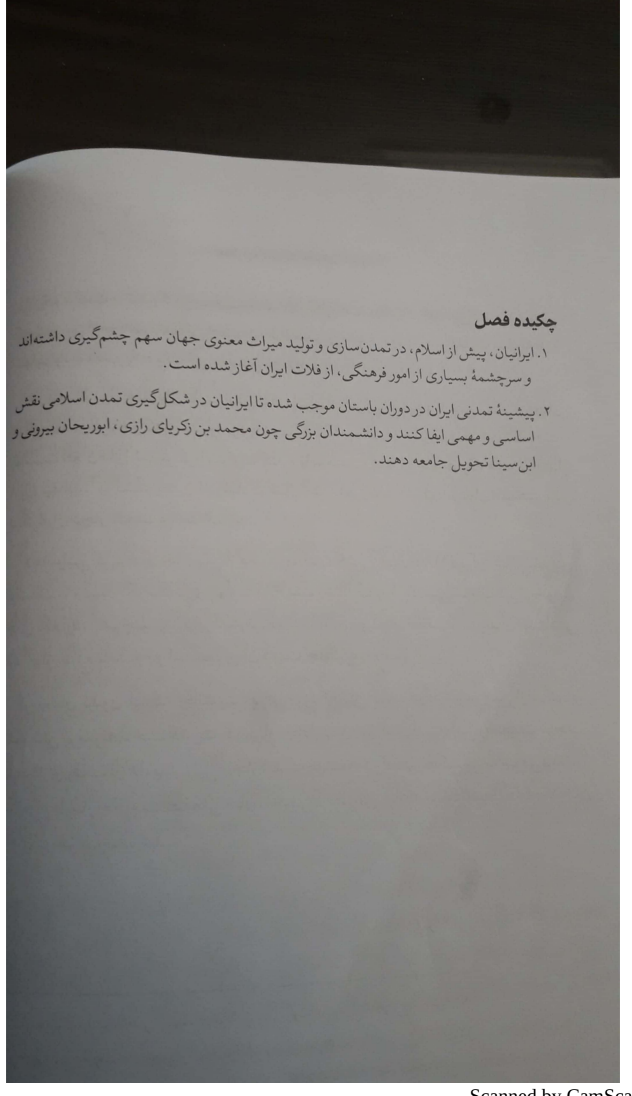
١. لارنس لاكهارت، انقراض سلسله صفويه، ترجمه: اسماعيل دولتشاهي، ج٢، ص١٢٠١٠.

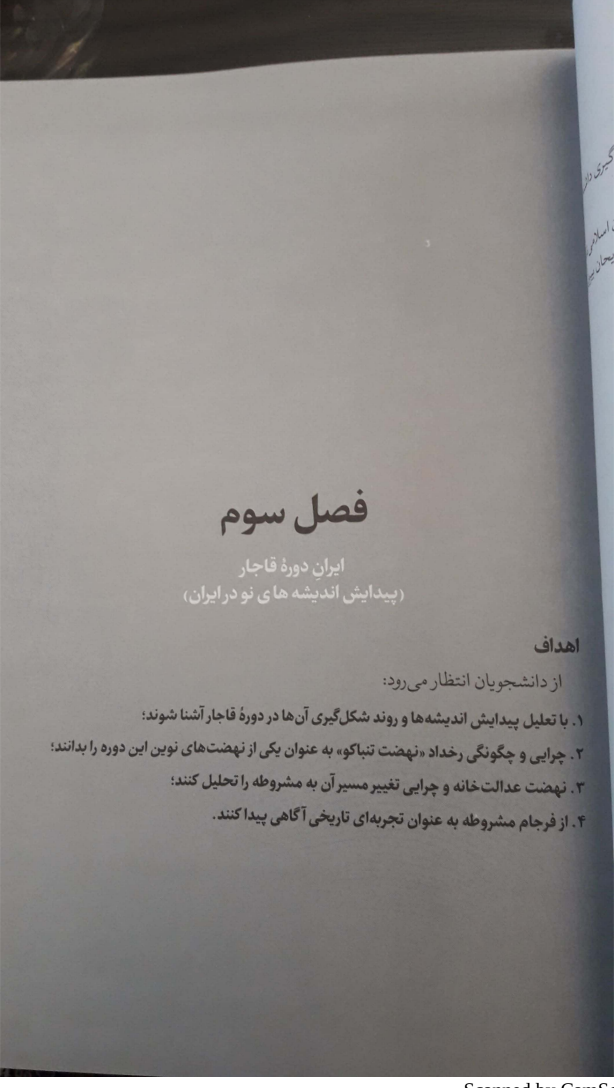
٢. ويلم فلور، حكومت نادرشاه، ترجمه: ابوالقاسم سرى، ص٩٥.

۳. محمد صادق موسوی نامی اصفهانی، تاریخ گیتی گشا در تاریخ زندیه، ص۲۸.

۴. رضا شعبانی، مختصرتاریخ ایران در دوره افشاریه و زندیه، ص۱۹۲۱۷۸.

۵. حسن حسینی فسایی، فارس نامه ناصری، ج۲، ص ۵۹۷.





قاجارها از ایل کوچنشین بودند که به همراه مغول ها به ایران وارد شدند. بعدها با صفویان متحد شده و در ساخت سیاسی صفویه نفوذ کردند و سرانجام در درگیری های طولانی و خونین بعد از کریم خان زند پیروز و برایران مسلط شدند. فرهنگ بدوی حاکم برایل، تعیین کنندهٔ اصلی سیاست ها و خط مشی های آنان در حکومت بود. اگرچه این شاهان چندی پس از به دست گرفتن قدرت، در ظاهر متمدن شدند، چارچوب خشک و خشن ایلی، هم چنان بر ذهن و عمل آنان حاکم بود.

بررسی اوضاع و احوال ایران از نظر اندیشه دینی، نظام سیاسی و شکلگیری قیامها و نهضتهای فکری و سیاسی در دوره قاجار، اهمیت فراوانی دارد. از این رو، فصل حاضربا تعلیل پیدایش اندیشهها و نهضتهای سیاسی نوین، به دنبال روند شکلگیری اندیشهها و نهضتهای اصلاح گرایانه در ایران است و این که چرا در ایران، گروهها و تفکراتی پیدا شدند که با اتکابه مردم، مکتب و فرهنگ دینی ملی آنها، به فکر تغییر و تحول داخلی افتادند و برای اولین بار در ایران حرکتهای تودهای و بسیج سیاسی عمومی شکل گرفت؟ چرا و چگونه نیروهای اجتماعی به تغییر و تحول در ساختارهای سیاسی .اجتماعی جامعه پرداختند؟ چرا مردم با حکومت درگیر و جامعه ایران، سیاسی و سیاست به متن تودهها کشیده شد؟

۱. على اصغر شميم ، ايران در دوره سلطنت قاجار ، ص٢٢ .

# ۱. پیدایش اندیشههای نو در ایران

حكومت هاى ايران پيش از سلسله قاجاريه به رغم ديكتاتوري، استقلال داشتند و تنوا برتوان نظامی خویش تکیه می کردند، ولی به تدریج در دوره قاجار و به ویژه در دوران پهلوی بیگانگان به گونه های مختلف بر کشور مسلط شده و ایران در شمار کشورهای وابسته بی جای گرفت. در دوره قاجار سعی اروپاییان، تأثیرگذاری هرچه بیشتربرسیاستگذاری ها، طراحی ها، تصمیم سازی ها و تصمیم گیری ها بوده است. هرچند تدوین و تنظیم خط مشی ها از سوی حکام داخلی صورت می گرفت، نفوذ و تأثیر قدرت های خارجی کاملاً مشاهده می شود. این دوره در ایران ، پس از جنگ با روس ها که به شکست ایران و انعقار دو قرارداد ننگین گلستان و ترکمن چای علیه ایران انجامید، آغاز یافت. در این دوره، بیشتر کشورهای اروپایی در ایران جای پایی برای خود پیدا کردند؛ اما دو قدرت برترآن زمان، یعنی روس و انگلیس، دارای نفوذ و قدرت تأثیرگذاری فراوان بودند؛ هرچند فرانسه نیزگاهی وارد این بازی می شد. نتیجهٔ حضور و رقابت قدرت های بزرگ، اعطای امتیازات ننگین به بيكانكان، بهويژه در عصر سلطنت پنجاه سالهٔ ناصرالدين شاه است. از جملهٔ امتيازات: تلگراف، رویتر، توتون و تنباکو به انگلستان، و امتیاز گلستان، ترکمن چای، بانک استقراضی و... به روس ها بوده است. در این مرحله تأثیرات گسترده بیگانگان از سویی و نقش ضعیف قدرت مركزي ايران از سوى ديگركاملاً مشهود است. جملهٔ معروف ناصرالدين شاه حكايت از وضعیت اسفبار آن زمان دارد:

می خواهم به شمال مملکت بروم، سفیر انگلیس اعتراض میکند. می خواهم به جنوب بروم، سفیر روس اعتراض میکند. مرده شوی این سلطنت را ببرد که شاه حق ندارد به شمال و جنوب مملکتش مسافرت نماید!

حضور استعمارگران در ایران، مداخلات آن ها در امور کشور، رفت وآمد آن ها در ایران، حمایت آن ها از اتباع کشورشان، زورگویی ها و اجحافی که در حق ایرانیان می شد، گرفتن امتیازات اقتصادی و چپاول منابع ملی کشور، مشاهده سلطهٔ دولت های غربی برمناطق وسیعی از جهان و شکست های نظامی ایران از روسیه و قراردادهای گلستان و ترکمن چای از

سویی، و افزایش سطح آگاهی و بیداری مردم از طریق وسایل ارتباطی مثل انتشار روزنامه، کتاب و تلگراف از سوی دیگر، موجب عکس العمل ملت ایران شد و آن ها را وارد صحنه های سیاسی و اجتماعی کرد و در نهایت، این عوامل منجر به نهضت های نوین سیاسی در ایران گردید.

به عبارت دیگر، رشد ناگهانی و چشمگیر علوم و ظهور صنعت و تکنولوژی جدید در کشورهای غربی، در حالی که کشورهای اسلامی، از جمله ایران، روز به روز به سوی انحطاط بیشترپیش می رفتند، یکی دیگر از عوامل پیدایش نهضت های سیاسی معاصر بود. مردم، بالاخص اقشار و گروه های آگاه و باسواد جامعه که شامل تحصیل کردگان جدید و علما و روحانیون می شد، با مطالعه و مشاهده وضع اروپا و پی بردن به ترقیات و رشد صنعتی آن كشورها و مقايسهٔ آن با اوضاع و احوال ايران و پي بردن به عقب ماندگي و انحطاط شديد كشور خود، آنها را به فكر انداخت تا علت اين فاصله و اختلاف را بيابند. مهم ترين سؤالي كه براي این افراد مطرح بود، این بود که: چرا کشورهای اروپایی که زمانی عقب مانده تر از ایران بودند، اینک در علم و صنعت و زندگی اجتماعی پیشرفته شدهاند، ولی ایران نه تنها پیشرفتی نكرده، بلكه آنچه را هم كه داشته از دست داده است؟ حركت اصلاح گرايي و اصلاح طلبي كه در اين دوران شكل گرفته و شامل طيف گستردهٔ گروه هاى اجتماعي، از صاحب منصبان دستگاه حاکمه گرفته تا تحصیل کردگان جدید و علما می شد، عکس العمل آن ها در مقابل پیشرفت کشورهای غربی و عقب ماندگی ایران بود. هر گروه و قشری برای نجات ایران به فکر فرو رفت و در پی راه حلی برای اصلاح جامعه بود. اگرچه راه حلهای ارائه شده از طرف گروه ها با هم متفاوت بود، همهٔ آنها در اصلاح وضع موجود، اشتراک نظر داشتند. به طور کلی، سه جریان و حوزهٔ فکری مشخص و عمده در برابر فرهنگ و تمدن غربی ارائه شده است:

#### الف. جريان فن آورى غرب

دورهٔ منظم غربگرایی در ایران از شکستهای پیدرپی ایران از روسیه در زمان فتحعلی شاه شروع شده است و تا مشروطه خواهی ادامه یافت. این جریان در نتیجهٔ پی بردن ایرانیان به ضعف خویش در برابر غرب و ناشی از تمایل شدید آنها به تجدید عظمت و شکوه گذشته و شکست دادن غرب بوده است. این گرایش می خواست با استفاده از سلاح

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

دشمن، او را شکست دهد، ولی به تدریج خود قربانی سلاح غرب گردید. نکتهٔ دیگراین که زمام داران کشور، شروع کنندهٔ جریان فن آوری بودند، ولی بعدها استعمار، رهبری این جریان را به دست گرفت. زمام داران با اقتباس شیوه های نظامی از غرب، غربگرایی را آغاز کردند و به دنبال آن، اصلاحات اداری و آموزشی صورت گرفت و صنعت و فرآورده های صنعتی وارد شد.

عباس میرزا نقش برجسته ای در این جریان داشت. او با کمک مستشاران خارجی به اصلاح نظام لشکری پرداخت و در ترجمهٔ کتب خارجی و تعلیم زبان های اروپایی کوشید. امیرکبیر پس از عباس میرزا و قائم مقام فراهانی، نقش مهمی در پیشبرد غربگرایی ایفا کرد. او با تأسیس دارالفنون، مدرسه نظامی، اعزام محصلان به اروپا، ترجمهٔ کتب خارجی و... در این راه گام های مؤثری برداشت. با این تلاش ها، بانک، تجهیزات و تکنیک های مخابراتی و... از غرب وارد شد. البته از زمینه های اصلی رشد اندیشهٔ غربی در ایران را می توان شکستن حریم قداست ها و بی اعتبار ساختن باورهای مردم، تحریف اندیشه دینی و شخصیت های فرهنگی و تأسیس مدارس جدید بدون توجه به نیازها نام برد. ۲

این جریان به خاطر تقویت و تجدید عظمت گذشته با کمک گرفتن از علوم و فنون غرب آغاز شد. سپس در ابعاد اداری و آموزشی اصلاحاتی صورت گرفت. به مرور، طبقه جدید تحصیل کرده ایجاد شد. این طبقه به غرب دل بستگی پیدا کرد. برخلاف غربگرایان اولیه، طبقه جدید، به دنبال غرب خواهی و اسلام ستیزی بود. شاید بتوان سال ۱۳۲۴ قمری (فرب مداری) نام نهاد که در (۱۹۰۶م.) را پایان غربگرایی (غرب باوری) و آغاز غرب زدگی (غرب مداری) نام نهاد که در جنگهای اول و دوم جهانی به اوج خود رسید و از این پس جریان بازگشت به خویشتن رو به رشد گذاشت.

۱. علی محمد تقوی، جامعه شناسی غرب گرایی، ج۱، ص۲۶.

۲. کتاب سروش، مجموعه مقالات (۱) ، «رویارویی فرهنگی ایران و غرب در دوره معاصر»، ص۲۶۳.

#### ب. جریان غربزدگی

این جریان، در سایهٔ خودباختگی و حیرت در برابر غرب، طرد بنیادین سنت مذهبی ایرانی و پذیرش نهادها و باورهای غربی را مدنظر داشت و معتقد بود که باید در همهٔ زمینه ها به طور کامل و لجامگسیخته از غرب تقلید کرد. آخوندزاده را می توان سردمدار این جریان به شمار آورد. وی براین باور بود که با وجود احکام شریعت، اصلاحات در ایران امکان پذیر نیست و باید این اساس از بیخ و بن کنده شود. او می گوید:

ای جماعت! الحال برای شما عبرت باشد، دیگروقتی است که منتقل بشوید بر این که شما مردمان وحشی نیستید. هیچ می دانید دولت روس چه خوبی ها به شما کرده و شما را از چه نوع بلاها محافظت می کند؟ بر شما لازم است که بزرگ خود را بشناسید، حق ولی نعمتی او را به جا بیاورید و همیشه به امرو نهی او مطبع شوید، رسوم بندگی و آداب انسانیت را یاد بگیرید.

سید حسین تقی زاده، که یکی از این افراد است، تنها راه سعادت را در تمسک جستن به فرنگ می داند و می نویسد:

تنها راه پیشرفت ما این است که از فرق سرتا ناخن پا یکسره فرنگی شویم. من بودم که اولین بار بمب تسلیم به اروپایی را در جامعهٔ آن روز ایران منفجر کردم."

میرزا ابوالحسن خان ایلچی نیزاز فرهنگ غرب متحیر شده و به آن اظهار وابستگی و دل بستگی می کند:

به اعتقاد خاطر محرّر این دفتر آنکه اگر اهل ایران را فراغت حاصل شود و اقتباس از کار اهل انگلیز نمایند، جمیع امور روزگار ایشان بروفق صواب گردد. \*

١. ماشاءالله آجوداني، مشروطه ايراني، ص٢٤.

۲. ابوالحسن خان ایلچی شیرازی، حیرت نامه، به کوشش: محمد حسن مرسلوند، ص۲۰۵.

۳. جهت مطالعه دربارهٔ جریان گرایش به تکنولوژی غرب ر.ک: فریدون آدمیت، امیرکبیر و ایران؛ علی محمد تقوی، جامعه شناسی غربگرایی؛ مقصود فراستخواه، سرآغاز نواندیشی معاصر (دینی و غیردینی).

۴. سید حسن تقی زاده ، زندگی طوفانی ، به کوشش: ایرج افشار، ص۸۳.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

مبارزه با دین و دین داری مردم'، اصالت عقل و تجربه در مقابل وحی ، لزوم بازسازی دین در پیوند با خرد، دانش و تجارب بشری، مخالفت با روحانیت و مراجع شیعه ، تغییر خط و زبان فارسی ۴ و تأکید برقانون (موضوعه)، بخشی از راه حل این گروه برای زدودن آثار عقب ماندگی از کشور به شمار می رفت. این نوع نگرشها زمینهٔ حضور غربیان در کشور در نتیجه وابستگی کشور را فراهم آورد. بدین ترتیب، اگر دیرزمانی ایران تنها دچار استبدار داخلی بود، در سایهٔ اندیشهٔ غرب زدگان، استعمار خارجی نیز به مشکلات کشور افزوده شد.

# ج. جریان بازگشت به خویشتن

این جریان، بهرهگیری از مبانی معرفت شناسی غربی را برای رسیدن به پیشرفت مناسب نمی دید، بلکه پیشرفت را در سایهٔ بازیابی و بازتفسیر سنت های مذهبی و فرهنگی دنبال می کردند. شایان ذکراست که این جریان، پیشرفت های فن آوری و رفاهی، قانون گرایی و رهایی از استبداد را امری ضروری میخواند، اما نه برپایهٔ نگاه معرفت شناسانه غربی. معتقدان به این جریان برآن بودند که نسخهٔ برون رفت از وضعیت عقب ماندگی، باید مبنای داخلی و بومی داشته باشد و مبتنی برهویت ایرانی اسلامی تدوین گردد. این جریان از سویی براجرای شریعت اسلامی و تقید به احکام شریعت و از سوی دیگر، مقابله با دخالت و سلطهٔ استعمار و غرب در ایران تأکید داشته است. در تاریخ سیاسی معاصر ایران و بعضی از کشورهای اسلامی می توان از سید جمال الدین اسد آبادی به عنوان یکی از پیشگامان این جریان نام برد. او در بیداری جهان اسلام از طریق طرح مکتب اسلام به عنوان راهبرد مبارزه، وحدت امت اسلامي و مبارزهٔ دوجانبه، هم با استعمار و هم با استبداد، سعى فراوان داشت. نتایج کوشش های او و یارانش در قیام علیه انحصار تنباکو و انقلاب مشروطه نمایان

١. ميرزا فتحعلى آخوندزاده، تمثيلات، به كوشش: جعفر قراچه داغي، ص١٥٤.

۲. همان، ص ۱۹۰.

۳. میرزا آقاخان کرمانی، یکی از روشنفکران غرب زده در عرصه معرفت، اصالت عقلی . تجربی را بر هر چیز دیگر ترجیح داده، می گوید: «عقل حاکم برهر چیزی است... در دایرهٔ امکان هیچ چیزاشرف و اعلی از عقل نیست و چیزی جزعقل حجت نمی تواند باشد»؛ فریدون آدمیت، اندیشه های میرزا آقا خان کرمانی، ص۸۲۰ ۲. همان.

#### ه فصل سوم / ايرانِ دورهٔ قاجاره

گشت. ارمزپیروزی سید جمال، شناخت دقیقی بود که از زمان داشت و عامل عقب ماندگی مسلمانان را در پشت کردن به قرآن و رفتن زیربار هر ظلم و سرانجام تن دادن به استثمار خارجی می دانست. علاوه براین تلاش ها، او اتلاش فراوانی برای و حدت میان مسلمانان به خرج می داد. ۱

پس از شکست مشروطه و به قدرت رسیدن رضاخان، به ویژه در دهه های ۴۰ و ۵۰، دولت در زمینه های فرهنگی پرچم دار غربگرایی شد و بخش قابل توجهی از روشنفکران ایرانی را با خود همراه ساخت. بدین ترتیب، ایران همگام با دوری از فرهنگ خودی و خودباختگی در برابر غرب، هرچه بیشتر به بلوک غرب، به ویژه آمریکا وابسته شد و استبداد داخلی شدت گرفت.

همراه با افزایش وابستگی کشور به بیگانگان و تلاشهای ضدفرهنگی دولت مردان پهلوی و حل نشدن عقب ماندگی، جریان بازگشت به خویشتن تقویت شد؛ در سالهای پایانی رژیم پیشین، آشکارا از دیگر دیدگاه های روشنفکری پیشی گرفت و نقشی بارز در انقلاب اسلامی ایفا کرد. این جریان، مبارزه با فرهنگ اصیل و اسلامی مردم یا بی توجهی به آن، وابستگی کشور به بیگانگان و نظام استبدادی را عوامل اصلی تداوم و تشدید عقب ماندگی کشور می دانست و براین باور بود که می توان با انهدام استبداد، قطع وابستگی و روی آوردن به فرهنگ اصیل اسلامی در راستای جبران عقب ماندگی و بازگشت به خویشتن گام برداشت.

# ۲. نهضتهای اصلاح طلبانه در عصر قاجار

باشکست تلاشهای اصلاح طلبانه از درون دولت و از طریق مقامات اجرایی و دولتی و حل نشدن مشکلات عمدهٔ کشور، به ویژه با ورود تخریبیِ فرهنگ غرب و فروپاشی جامعهٔ سنتی و ورشکستگی و بحران اقتصادی اجتماعی و فقر و فلاکت و نارضایتی مردم، اقشار مختلف جامعه از جمله دهقانان، تجار، علما و روشنفکران، کمکم از دولت فاصله گرفته و از موضعی مخالف با آن و در پیوند روزافزون با یکدیگر، خواهان اصلاحات اقتصادی . اجتماعی و سیاسی شدند. با ناکامی آن تلاشها، دولتی قوی و کارآمد با یک دستگاه اداری

۱. فريدون آدميت، انديشه هاي ميرزا فتحعلي آخوندزاده، ص٠٢٥٠.

. تحليلي برگذشته، حال و آينده انقلاب اسلامي ايران ه

اجرایی، عقلایی، علمی، منظم و قانونمند شکل نگرفت و دولت مرکزی قاجار، هم چنان سست، ضعیف و ناکارآمد باقی مانده بود؛ ضمن این که ورود کمپانی های خارجی و اخذ امتیازات متعدد در دورهٔ ناصرالدین شاه، که به «عصرامتیازات» معروف شد، خطرسلطهٔ خارجی به ویژه روسیه و انگلستان را عمیق ترو همه جانبه تر کرده بود. در چنین شرایطی، تقابل دین و جامعه با دولت گریزناپذیر شده بود و علمای شیعه به عنوان مهم ترین قشر مستقل از دولت به تدریج در رأس گروه های ناراضی اجتماعی و در برابر دولت قرار گرفته و رهبری جنبش ها و اعتراضات اجتماعی سیاسی را در دست گرفتند.

#### الف. جنبش تنباكو

سلسلهٔ قاجار در طول حیات خود، مشکلات فراوانی داشت که از میان آنها، مشکل استبداد و انحطاط اقتصادی از همه شاخص ترمی نمایاند. قجرها که از سویی با نفوذ استعمار انگلیس و از سوی دیگر با شکست های ایرانیان از روسیه روبه رو شده بودند، پیوسته تحت تأثیر بیگانگان قرار داشتند. در این بین، رقابت سنتی انگلیس و روسیه برای به دست آوردن امتیازات گوناگون در ایران، به ویژه در دوران ناصرالدین شاه، به اوج خود رسید. اعطای امتیاز انحصاری توتون و تنباکوی ایران از مرحلهٔ کشت تا فروش در داخل و خارج کشور به مدت پنجاه سال به شرکتی انگلیسی (رژی) از سوی ناصرالدین شاه، تبعات و پیامدهای زیادی را در ایران به همراه داشت و با مخالفت های شدید علما، بازرگانان و برخی از دولت مردان مواجه شد. در این بین، حکم تحریم استعمال توتون و تنباکواز سوی مرجع بزرگ شیعیان مواجه شد. در این بین، حکم تحریم استعمال توتون و تنباکواز سوی مرجع بزرگ شیعیان میرزا حسن شیرازی، اعتراض عمومی بی نظیری علیه حکومت به وجود آورد که پیامدهای ناگوار واگذاری امتیاز دخانیات ایران به بیگانگان را از میان برد.

بنابراین پیروزی در نهضت تحریم تنباکو، مردم را به «خودباوری» بزرگ و اعتمادبه نفس رساند و به تولد سیاسی آنان انجامید و از سویی، اقتدار روحانیت و نفوذ مرجعیت شیعه را نمایاند. از این رو، پایه های حکومت ناصرالدین شاه که بیش از چهار دهه در سلطنت بود، به لرزه درآمد و به انگلستان، این استعمارگربزرگ . که در آن ایام حدود ۳۳ میلیون کیلومتر

مربع سرزمینهای مستعمره در اختیار داشت و مدعی بود «آفتاب در امپراتوری بریتانیا غروب نمی کند» . ضربهٔ سنگینی وارد گردید. بی گمان این حادثه بزرگ، سرآغازی شد بردیگر مبارزات ضداستبدادی و استعماری ملت ایران که حدود پانزده سال پس از آن، نهضت عدالت خانه را پدید آورد.

بنابراین می توان تحریم تنباکو را که در سال ۱۲۷۵ شمسی (۱۳۰۹ق.) در پی حکم آیت الله میرزای شیرازی شکل گرفت، به عنوان سرسلسله جنبشهای آزادی خواهانه در تاریخ معاصر ایران به شمار آورد؛ چراکه مخالفت با واگذاری امتیاز تجارت تنباکو به بیگانگان، بسترهای همراهی تجدد خواهان و روحانیون را در کنار مردم به وجود آورد و آنها را به قیام علیه استبداد داخلی و استعمار خارجی ترغیب نمود.

## ب. از نهضت عدالتخانه تا نهضت مشروطه

پیش از نهضت مشروطه، نهضتی به نام «نهضت عدالت خانه» شکل گرفت که برکیفیت تکوین مشروطیت ایران تأثیر جدی نهاد. البته الگوی عدالت خانه . چنان که باید و شاید . نتوانست به نظامی تمام عیار تبدیل شود. این نهضتِ دینی بیان کنندهٔ خواسته های دینی . سیاسی ایرانیان در دوران جدیدی بود که استبدادِ استعمارمدار بیداد می کرد؛ اما در میانهٔ راه ، محتوای این نهضت تغییریافت . سرانجام ظرفیت بومی این مفهوم چندان پذیرای الگوهای غربی نشد و مفهوم «مشروطه» جای گزین آن شد و مانع از تبدیل نهضت عدالت خواهی به نظام عدالت خانه شد.

شروع اعتراضات مردمی زمانی بود که مظفرالدین شاه برای پر کردن خزانهٔ خالی خود به در پیش گرفتن دو روش، یعنی دریافت وام از خارجی ها و تحت فشار قرار دادن مردم جهت دریافت مالیات های بیشتر پرداخت. مجموعهٔ این مشکلات به همراه ورود افکار و اندیشه های آزادی خواهانه به ایران . از طریق قفقاز در مرزهای شمالی ایران و مسافرت برخی

۱. در این زمینه ر.ک: سید محمد محیط طباطبایی، نقش سید جمال الدین اسد آبادی در بیداری مشرق زمین؛ سید احمد موثقی، سید جمال الدین اسد آبادی، مصلحی متفکر و سیاستمدار، ص۹۲۸۴.

۲. بیست برابر ایران امروز و هشتاد برابر انگلستان.

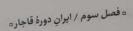
ایرانیان به اروپا منجربه ایجاد مطالبات مردمی در جهت عدالت خواهی در ایران شد. ایرانیان به اروپا منجربه ایجاد مطالبات پرداخته و با رهبری روحانیون به تدریج تشکل گسترده تری بدین ترتیب، مردم به اعتراضات پرداخته و با رهبری و آیتالله بهبهانی، در حرم حضرت عبدالعظیم یافتند و بنا به درخواست آیتالله طباطبایی و آیتالله بهبهانی، در حرم حضرت عبدالعظیم متحصن شدند. همزمان نیزبازار تهران تعطیل گردید و این تحولات منجربه درگیری مردم با نیروهای دولتی قاجار شد. اما با تشدید اعتراضات مردمی و عقب نشینی نکردن مردم و رهبران آنها، مظفرالدین شاه دستور برپایی عدالت خانه را در سال ۱۲۸۴ شمسی صادر و رهبران آنها، مظفرالدین شاه و بار دیگر مردم را به خیابان ها کشاند و اعتراضات ضدقاجار و ضداستبداد گسترده تر از سابق گردید.

در واقع در این زمان وضعیت جسمانی مظفرالدین شاه چندان مطلوب نبود و امورات کشور در دست عین الدوله افتاد و وی که از مخالفان سرسخت عدالت خانه و طرف دار حکومت استبدادی بود، برای اجرایی شدنِ دستور عدالت خانه امروز و فردا می کرد و سعی داشت تا با گذر زمان و آرام شدن فضا، بساط عدالت خانه و عدالت خواهی را جمع کند. بنابراین بار دیگر اعتراضات مردمی بالا گرفت و یکی از روحانیون به نام «شیخ محمد واعظ» علیه عین الدوله سخنرانی کرد. این روحانی توسط نیروهای قاجار دستگیر شد، که این مسئله نیزباعث نارضایتی بیش از پیش مردم، طلاب و روحانیون گردید و در درگیری میان طلاب و نیروهای قاجار، طلبهای به نام «سید عبدالحمید» به شهادت رسید. با قتل این طلبه، اعتراضات مردمی گسترده تر شد و در مراسم تشییع و تدفین و عزاداری وی، مردم و در مراسم تشییع و تدفین و عزاداری وی، مردم و تهدید نیروهای عین الدوله، علمای دینی حاضر به ترک مسجد شاه تجمع کردند و با وجود اصرار و تهدید نیروهای عین الدوله، علمای دینی حاضر به ترک مسجد نشدند و درخواست تأسیس و تهدالت خانه را تکرار کردند. پس از به نتیجه نرسیدن این اعتراضات، بسیاری در قم تحصن عدالت خانه را تکرار کردند. پس از به نتیجه نرسیدن این اعتراضات، بسیاری در قم تحصن کرده و برخی در سفارت انگلستان در تهران جمع شدند.

دراین زمان، متحصنین درخواست های خود را به مظفرالدین شاه اعلام کردند، که یکی

۱. محمود مهرداد، تاریخ جدید سیاسی، ص۲۵۴.

۲. علیرضا امینی و حبیبالله ابوالحسن شیرازی، تحولات سیاسی .اجتماعی ایران از قاجاریه تا رضاشاه، ص۱۷۶.



از آن ها عزل عین الدوله بود، که عملی گردید و مشیرالدوله جایگزین وی شد. مشیرالدوله که خود شخصیتی طرف دار مشروطه بود، در تهیهٔ مقدمات مشروطیت نقش مهمی داشت. نهایتاً و پس از هفت ماه از صدور فرمان تأسیس عدالت خانه، فرمان مشروطیت در تاریخ چهاردهم مرداد ۱۲۸۵ شمسی توسط مظفرالدین شاه قاجار صادر شد و در آن به تأسیس مجلس شورای ملی اشاره گردید.

بنابراین می توان این گونه گفت که هدف عمدهٔ اعتراضات در آغاز شکل گیری جنبش اعتراضی مردم ایران، ایجاد عدالت خانه و دست یابی به عدالت بود که به اعتقاد بسیاری از مورخان، گم شدهٔ اصلی مردم ایران در آن زمان بود. به تدریج شعار مشروطه و مجلس شورای ملی توسط برخی متجددانی که از مناسبات و افکار و اندیشه های سیاسی در مغرب زمین اطلاعاتی داشته اند، مطرح گردید و با تجمع چندهزارنفری در باغ سفارت انگلستان و میتینگهای متعددی که در آن جا تشکیل شد و با تبلیغات بسیاری که در رسانه ها و مطبوعات مطرح گردید، خواست مشروطه و مجلس شورای ملی کمکم همه گیر شد.

برخی از مهم ترین دلایلی که باعث شروع اعتراضات مردم و درخواست آنان جهت تأسیس عدالت خانه و سپس مجلس شورای ملی شد، ظلم و ستم حکام به مردم و دخالت روزافزون بیگانگان در مقدرات کشور بود. در واقع در این دوران هیچگونه سازوکاری برای کنترل ظلم و ستم مقامات کشوری و لشکری وجود نداشت و این افراد به طرق مختلف بر مردم ظلم و ستم می کردند. هم چنین کشورهایی از قبیل روسیه و انگلستان به شدت در امورات داخلی ایران دخالت کرده و باعث جریحه دار شدن روحیات مذهبی و ملی گرایانهٔ نخبگان، روحانیون و روشنفکران ایرانی شدند. کمی از نویسندگان علت طرح عدالت خانه و سپس مجلس و روشنفکران ایرانی شدند. کمی از نویسندگان علت طرح عدالت خانه و سپس مجلس شورای ملی توسط مردم، روحانیون و سپس روشنفکران را این گونه مطرح کرده است:

اولاً، بنای حاکمیت شرعی را بدین وسیله تثبیت بخشند و اجرای عدالت را به محاکم شرع محول نمایند؛ ثانیاً، عمّال دولت را در حوزهٔ اختیارات خویش محدود ساخته، صرفاً مسئول اجرای قانونی نمایند که از طریق عدالت خانه تصویب میگردید و

١. محمود مهرداد، تاريخ جديد سياسي، ص٢٥٥.

۲. على ابوالحسنى، «از عدالت خانه تا مشروطه، راهها و بيراههها»، نشريه زمانه ١٣٨٢، ش١٠،

بالأخره مى خواستند به اين وسيله، ارادهٔ مطلقهٔ همايونى شاه رالگام زده، از دستگاه خودكامگى خلع يد كنند. ا

هرچند این دلایل بیشترناظربر عدالتخانه بود، در چهارچوب مشروطه و مجلس شورای ملی نیزاجرای این اهداف و اهداف دیگری در گسترهٔ وسیعترمدنظر قرار گرفت.

اما چرااینگونه شد و در عرض کمتراز هشت ماه، نوع، حجم و عمق مطالبات مردمی تغییر کرده و سمت و سوی گسترده تری پیدا کرد؟ به نظر می رسد دلایل این مسئله را می توان در چند نکتهٔ مهم خلاصه کرد:

۱. تأخیر دولت مردان قاجار در رسیدگی به خواسته های معترضان: تأخیر دولت قاجار و دولت مردم و دولت مردان قاجاری از قبیل عین الدوله در جهت رسیدگی به درخواست های مردم و اجرای حکم تأسیس عدالت خانه، باعث طولانی شدن اعتراضات گردید. در واقع از آغاز اعتراضات و سپس صادر شدن حکم تأسیس عدالت خانه و شروع دوبارهٔ اعتراضات پس از اجرانشدن این حکم و بار دیگر تعمیق اعتراضات مردمی و نهایتاً صدور حکم مشروطه، تقریباً یک سال طول کشید و این یک سال فرصت مغتنمی را به رهبران معترضان داده بود تا با بررسی نظام های سیاسی جدید، سیستم مشروطه را مطرح کنند.

۲. نقش روحانیون و افکار سیاسی .مذهبی جدید: در این دوران به تدریج اندیشههایی از طرف روحانیون مطرح گردید که نقش مهمی در ایجاد حکومت مشروطه داشت. آیتالله طباطبایی و آیتالله بهبهانی از طرف داران مهم و تأثیرگذار مشروطه در این دوران بودند. اما مهم ترین جلوهٔ این نگاه را می توان در کتاب تنبیه الامهٔ و تنزیه الملهٔ آیتالله نائینی دید. مهم ترین کتاب پس از تأسیس مشروطه و پس از به توپ بستن مجلس شورای ملی و پیش از فتح تهران توسط مشروطه خواهان به چاپ رسید، اما اندیشههای جدید دینی .مذهبی که همراستا با مشروطه و مخالف با استبداد بود از چند سال قبل و در قضایای عدالت خواهی و سپس مشروطه خواهی آغاز گردید و همین اندیشه ها باعث کشاندن مردم به خیابانها و اماکن مذهبی جهت تحصن شده و بسترهای مشروطه را فراهم کرد.

۱. همو، كارنامه شيخ فضل الله نورى، شناخت نامه تحليلى . تاريخى شيخ فضل الله نورى، ص ۵۷. ٢. محمد حسين نائينى، تنبيه الامة و تنزيه الملة، تصحيح: سيد جواد ورعى.

## ه فصل سوم / ايرانِ دورهُ قاجاره

قرصت مسافرت و حضور در کشورهای غربی را پیدا کرده و توانسته بودند نوع جدید حکومت در کشورهای اروپایی را از نزدیک ببینند. هم چنین افکار و اندیشه های مشروطه و مردم سالاری و حکومت مردم از طریق قفقاز و روسیه و مرزهای شمالی ایران به درون کشور و ارد شد. این نوع افکار و اندیشه ها و وضعیت کهنه و به شدت سنتی و استبدادی کشور باعث گردید تا عدهای از متجددان خواستار حکومت محدود و مشروطه در کشور گردند. اعتراضات مردمی در راستای ایجاد عدالت خانه نیز بستر طرح این مسئله را به وجود آورد و با تشدید اعتراضات، خواسته ها از عدالت خانه به سمت حکومت مشروطه و مجلس شورای ملی تغییر کرد. در این میان نباید از تجمع چندین هزار نفری مردم تهران در سفارت انگلستان نیز غافل شد. در واقع در روزهای تحصن، جلسات مختلفی در محوطهٔ سفارت تشکیل گردید و اندیشه ها و تفکرات جدیدی در میان مردم مطرح شد و آن ها را به سمت و سوی نظام مشروطه سوق داد.

نهضت مشروطه که برخی از آن به «انقلاب مشروطه» نیزیاد میکنند، اتفاقی است که در اواخر دوران حکومت قاجار در ایران روی داد و روند حکومت را که تا پیش از آن براساس تفکر فردی و استبدادی و سلطهٔ پادشاه بر کشور حاکم بود، به روندی قانونی تبدیل کرد؛ هرچند این روند دیری نپایید و دوباره حتی با وجود قانون، استبداد فردی بر کشور سایه افکند و برای ده ها سال دیگر ایران را زیر سلطهٔ خاندان های مستبد نگه داشت. نهضت مشروطیت از این جهت که باعث کاهش قدرت استبدادی پادشاه شد، جایگاه ویژهای در تاریخ سیاسی معاصر ایران پیدا کرد، چراکه توانست پایه های این قدرت مطلق و بی پایانِ شاه را که هیچ چیز خارج از ارادهٔ او انجام پذیر نبود و خواست و ارادهٔ مردم هیچ جایگاهی نداشت، فرو ریخته و آن را به پادشاهی مشروطه تبدیل کند.

از این رو، نیروهای اصلیِ درگیر در نهضت مشروطه را می توان به دو نیروی اصلی «روحانیت» و «روشنفکران» دسته بندی کرد:

#### الف. روحانيت

«روحانیت» به لحاظ پیوند عمیق جامعهٔ ایران با دین از دیرباز در این کشور، از اقتدار و نفوذ زیادی برخوردار بوده است. در دورهٔ صفویه با گسترش مذهب شیعه در ایران، روحانیت

سیاسی و نظام اقتصادی ایران به ناصرالدین شاه ارائه کرد. وی که وزیر مختار ایران در لندن بود و واسطهٔ امتیاز رویتر شد، امتیاز لاتاری (بخت آزمایی) را گرفت و با توجه به فتوای علما مبنی بر تحریم لاتاری، آن را به یک انگلیسی فروخت و به جرم کلاه برداری محاکمه و از مقامش عزل گردید. وی روزنامهٔ قانون را منتشر کرد و اصطلاحات قانون، مشروطیت، علوم جدید، آزادی و نفی استبداد را مطرح می کرد و توسعه ایران را، روی کار آوردن مستشاران و کمپانی های خارجی می دانست. او بعد از عزلش به انتقاد از دولت پرداخت و در این زمان به حق السکوت رضایت داد.

دولت مرد و روشنفکرِ دیگرِ عصر ناصری که مدت ها به عنوان نمایندهٔ سیاسی ایران در خارج از کشور، به خصوص عثمانی، فعالیت می کرد «سپهسالار» بود. وی در بحران قحطی و خشک سالی کشور، به نخست وزیری ناصرالدین شاه منصوب شد و امتیاز رویتر را در همان زمان به انگلیسی ها داد. مهم ترین ضعف او، اعتماد به انگلیسی ها بود.

استفاده از الگوهای غربی، بی اعتنایی به سنت ها و مذهب جامعه، فقدان پایگاه مردمی، عدم اعتقاد به مسائل دینی و بی سوادی اکثریت مردم (۹۵٪)، روشنفکران ایرانی را از هرگونه اقدام سیاسی مستقل بازمی داشت و آن ها را به سمت اتحاد با دو نیروی سیاسی دیگر، یعنی دربار یا روحانیت هدایت می کرد.

همان طور که علل و زمینه های پدید آمدن نهضت مشروطه متعدد و مختلف است، علل انحراف و ناکامی آن نیز متعدد است. شاید بتوان گفت که مهم ترین علت انحراف و شکست مشروطه، توطئه ها و تکاپوهای شیطانی انگلیس و عوامل پیدا و پنهان آن در جریان نهضت مشروطه بوده است. انگلیس و جاسوسان و وابستگان آن در همان زمان که هنوز نهضت مشروطه به پیروزی نرسیده بود، برنامه ای برای انحراف و شکست آن تدوین کردند. اولین توطئه، در کشاندن جمعی از مردم به درون سفارت انگلیس بازتاب پیدا کرد و برخی از جاسوسان و وابستگان انگلیس برای این که به نهضت مردم ماهیت غربی بدهند، تعدادی از مردم ساده لوح را به سفارت انگلیس کشاندند و در آن جا شعارهایی برزبان مردم انداختند و اهدافی را به آن ها القا کردند که تماماً رنگ و لعاب غربی داشت و با بحث ها و ذهنیت های بومی و فرهنگ اسلامی ایرانیان سازگاری نداشت. طرح مسائل و مفاهیم و موضوعات غربی

و غیربومی از سویی، و نفوذ و قدرت گرفتن عوامل انگلیس در کانون های تصمیم سازی و کامل فراهم کرد و سرانجام در سایهٔ غفلت و یا ساده لوحی رهبران اصیل نهضت، انگلیس و عوامل آن، نهضت را به همان سمتی که می خواستند، کشاندند.

انگلیس با نفوذ در نهضت مشروطه و پدید آوردن مصائب فراوان، سرانجام این نهضت حدود چهارده سال بعد از پیروزی، به آن جا رساند که رضاخان را در رأس قدرت ایران قرار دار و از این طریق، باقی ماندهٔ سیاست های خودش را درباره ایران اجرا کرد و ضمن پدید آوردن فضای بسیار اختناق آمیز و منکوب کردن همه نیروهای بومی و دینی جامعه، فرهنگ غربی را با خشن ترین شکل و به شیوه کاملاً نظامی و قهرآمیز در کشور حاکم کرد.

امام خميني عَالِثَيْدِ درباره نقش انگليس در منحرف و ناكام كردن نهضت مشروطه معتقدند:

گاهی وسوسه میکنند که احکام اسلام ناقص است؛ مثلاً آیین دادرسی و قوانین قضایی آن چنان که باید باشد، نیست. به دنبال این وسوسه و تبلیغ، عمال انگلیس به دستور ارباب خود اساس مشروطه را به بازی می گیرند؛ و مردم را نیز (طبق شواهدو اسنادی که در دست است) فریب می دهند و از ماهیت جنایت سیاسی خود غافل

توطئهای که دولت استعماری انگلیس در آغاز مشروطه کرد، به دو منظور بود: یکی که در همان موقع فاش شد، این بود که نفوذ روسیهٔ تزاری را در ایران از بین ببرد، و دیگری همین که با آوردن قوانین غربی، احکام اسلام را از میدان عمل و اجرا خارج کند.

یکی دیگراز علل ناکامی و انحراف نهضت مشروطه این است که بعد از پیروزی نهضت، باردیگرهمان کسانی قدرت را به دست گرفتند که پیش ترنیز در رأس قدرت قرار داشتند. اگرانقلاب مشروطه را از نظر جابه جایی زمام داران و قدرتمندان بررسی کنیم، باید بگوییم که انقلاب مشروطه اساساً انقلاب نبود، زيرا يكي از تعاريف انقلاب ويا يكي از ابعاد انقلاب واقعی این است که مجموعهٔ قدرتمندان و زمام داران دستگاه حکومتی پیش از انقلاب، کاملاً

١. سيد روح الله خميني، ولايت فقيه، ص٧.

۲. همان، ص۹.

از قدرت ساقط شوند و افرادی به جای آن ها بیایند که در گذشته از اجزای قدرت نبوده اند. در مشروطه اصلاً چنین چیزی اتفاق نیفتاد و نه تنها شاه که در رأس و مرکز ثقل قدرت قبل از انقلاب بود، باقی ماند، بلکه سایرین نیزباقی ماندند و فقط مناصب اندکی جابه جا شد. حتی آن هایی که سران اجرایی و حکومتی نهضت مشروطه به حساب می آمدند، از همان قدرتمندانی بودند که یک شبه انقلابی و مشروطه خواه شده بودند و خود را در دایرهٔ مرکزی قدرت بعد از پیروزی نهضت قرار دادند؛ و این افراد بودند که به انحراف و ناکامی نهضت مشروطه کمک فراوانی کردند. امام خمینی میشید در این باره که قدرتمندان و مستبدان پیش از انقلاب مشروطه، در دوره مشروطه نیز به قدرت بازگشتند و این نهضت را منحرف کردند،

آنهایی که می دیدند که از مشروطه ضرر می بینند، منافعشان از بین می رود، نمی گذارد قانون اساسی، که موافق با اسلام باید باشد و اگر مخالف شد، قانونیت ندارد، نمی گذارد که این ها هر کاری می خواهند بکنند، بکنند. یک دسته از همان مستبدین، مشروطه خواه شدند و افتادند توی مردم. همان مستبدین بعدها آمدند و مشروطه را قبضه کردند و رساندند به آن جایی که دیدید و دیدیم.

گاهی با اسم اسلام یا با توهم اسلامی بودن، یک اموری انجام می گیرد که برخلاف اسلام است. در مشروطه هم این طور بود. یک دسته واقعاً به آن ها آن قدر تزریق شده بود که اعتقاد کرده بودند که باید فلان جور عمل کرد. به آن ها تزریق کرده بودند. این سلطنت طلبهای آن وقت، آن قدر تزریق کرده بودند که مردم استبداد را ترویج می کردند (یعنی یک دسته، یک دسته از اهل منبرهم همین طور).

یکی دیگراز علل انحراف و سقوط نهضت مشروطه، پدید آمدن آفت «گروهگرایی» در نهضت مشروطه بود. در این زمان با برنامه ریزی بیگانگان، گروه ها و احزابی پدید آمدند تا مردم را متفرق کنند و وحدت عمومی را برهم زنند. واقعیت این است که شکل گرفتن جریان و گروه های مختلف سیاسی در جامعه، اگر شکل صحیح و اهداف صحیح و صادقانه در

۱. روح الله موسوى خميني، صحيفه امام، ج۱۸، ص۱۷۱.

۲. همان، ص۱۷۸.

کار باشد، پدیدهٔ بدی نیست و به رشد سیاسی جامعه و مشارکت بیشترافراد جامعه و به تعالی و احساس هویتِ قوی ترِ افراد جامعه کمک میکند، ولی اگر در ورای شکل گرفتن احزاب و گروه ها، اهداف غرض آلود و گروه گرایانه، منفعت طلبی های شخصی و گروهی، دست های بیگانگان و نامحرمان قرار گرفته باشد، یقیناً گروه گرایی، مصیبت بارترین آسیب خواهد شد و نه تنها وحدت جامعه را برهم می زند، بلکه گروه های مختلف جامعه ابزاری برای استعمارگران، منفعت طلبان و قدرت گرایان خواهند شد و مصائب فراوان پدید می آید. یکی از آفت های مصیبت بار دوره مشروطه، پدید آمدن احزاب و گروه هایی بود که به جامعه ایران زیانِ فراوان وارد کرد و مشروطه را نیز به انحراف و ناکامی کشاند. امام خمینی پیش در باره نقش مخرب گروه گرایی در دوره مشروطیت، چنین می فرماید:

باید عرض کنم اصلِ این احزابی که در ایران از صدر مشروطیت پیدا شده است، آنکه انسان می فهمد این است که این احزاب ندانسته به دست دیگران پیدا شده است بعضی از آنها خدمت به دیگران کردند. در صدر مشروطیت هم با ایجاد گروههای مختلف نگذاشتند مشروطه به ثمر برسد و آن را برخلاف مسیرش راندند. ۲

در صدر مشروطیت برای شکستن آن قدرتهایی که آن وقت مجتمع شده بودند، باز حالا دوباره مشغول شدند، و آن وقت هم با حزب بازی و احزاب متعدد واینها و معالاسف احزاب هم که در این ممالک پیدا می شود، همه مخالف با هم و همه توی سرهم می زنند. نباید حالا مردم یک همچو کاری را بکنند.

#### چکیدہ فصل

۱. عواملی که منجربه اندیشه ها و نهضت های نوین سیاسی در دورهٔ قاجار شد عبارتند از: حضور استعمارگران در ایران، مداخلات آن ها در امور کشور، رفت و آمد آن ها در ایران، حمایت آن هااز اتباع کشورشان، زورگویی ها و اجحافی که در حق ایرانیان می شد، گرفتن امتیازات اقتصادی و چپاول منابع ملی کشور، مشاهدهٔ سلطهٔ دولت های غربی بر مناطق وسیعی از جهان و

۱. همان، ج۵، ص۲۷۶٬۲۷۵.

۲. همان، ج۷، ص۱۳۳.

٣. همان، ج١٠، ص٢٧٥.

شکستهای نظامی ایران از روسیه و قراردادهای گلستان و ترکمن چای، افزایش سطح آگاهی و بیداری مردم از طریق وسایل ارتباطی مثل انتشار روزنامه، کتاب و تلگراف.

۲. سه جریان فکری عمده در این دوره شکل گرفت:

الف. فن آورى؛ عباس ميرزا، قائم مقام فراهاني و اميركبير از سران اين جريان به شمار مي آيند. این افراد معتقد بودند با تقویت بنیهٔ نظامی و اصلاحات آموزشی و اداری می توان ایران را از عقب ماندگی نجات داد و غرب را شکست داد. اصلاح نظام اداری، ایجاد نظام لشکری، ترجمهٔ کتب خارجی، تعلیم زبانهای اروپایی، تأسیس دارالفنون، تشکیل مدرسهٔ نظامی و اعزام محصلان به اروپا از جمله عملكرد آن ها بود.

ب. غرب زدگی؛ تقی زاده و ملکم خان از سران این جریان به حساب می آیند. این ها معتقد بودند تنها راه سعادت، در تمسک جستن به فرنگ است. مبارزه با دین و دینداری مردم، اصالت عقل و تجربه در مقابل وحی، لزوم بازسازی دین در پیوند با خرد، دانش و تجارب بشری، مخالفت با روحانيت و مراجع شيعه، تغيير خط و زبان فارسي و تأكيد برقانون (موضوعه)، بخشی از راه حل این گروه برای زدودن آثار عقب ماندگی از کشور به شمار می رفت.

ج. بازگشت به خویشتن؛ سید جمال الدین اسد آبادی از سران این جریان است. او معتقد بود که با بهره گیری از مبانی معرفت شناسی غربی نمی توان به پیشرفت رسید، بلکه پیشرفت در سایهٔ آموزه های اسلامی میسراست. این جریان از سویی، براجرای شریعت اسلامی و از سوی دیگر، مقابله با دخالت و سلطهٔ استعمار و غرب در ایران تأکید داشته است؛ در ضمن پیشرفت های فن آوری و رفاهی، قانون گرایی و رهایی از استبداد را امری ضروری می خواند.

۳. نهضت تنباكو، سرسلسلهٔ نهضت هاى آزادى خواهانه، به رهبرى آيتالله ميرزاي شيرازي در تاريخ معاصرايران است، چراكه روحانيون و تجدد خواهان را در كنار مردم به قيام عليه استبداد داخلی و استعمار خارجی ترغیب کرد.

۴. نهضت عدالت خانه كه با تجربه نهضت تنباكو شكل گرفت، حركتي در راستاي قانون گرايي و نفی استبداد بود که به نهضت مشروطه انجامید.

۵. سرانجام جریان انحرافی غرب زده، مشروطه را در بر گرفت و آن را به حاشیه برد.

۶. جريان مشروطهٔ غرب زده با توجه به نگرش وابسته خود، زمينهٔ روى كار آمدن استبداد رضاخان را فراهم آورد و بدینسان، قانونگرایی را به عنوان مهم ترین دست آورد مشروطه، ضعیف نمود.

# فصل چهارم

ایران در عصر پهلوی اول

اهداف

از دانشجویان انتظار می رود:

۱. زمینه های روی کار آمدن سلسلهٔ پهلوی پس از نهضت مشروطه را توضیح دهند؛

۲. اقدامات پهلوی اول را در راستای شبه مدرنیسم تبیین کنند.

یکی از پیامدهای نهضت مشروطه، به قدرت رسیدن استبداد رضاخانی و حضور مسلط استعمار انگلستان بود که دست آورد آن، گسترش نارضایتی در ایران است. هدف اصلی نهضت مشروطه، تضعیف ساختار سلطنتی و استبدادی و ترویج قانونگرایی و آزادی بود و ساختار سیاسی ایران پس از مشروطه نشان دهندهٔ سلطنت مطلقه و فراگیراز نوع مدرن بود.

#### زمینهها و بسترهای روی کار آمدن پهلوی اول

پیدایش پهلویسم، ثمرهٔ ناکامی تفکر مشروطه در سامان دهی جامعه ایران و دست یابی به هدف هایی است که مشروطه خواهان تحقق آن را نوید داده بودند. پس از مشروطه، آشفتگی ها و بحران های پی در پی جامعهٔ ایران را فرا گرفت. جنگ جهانی اول نابسامانی ها را تشدید کرد، ایران به اشغال کشورهای درگیر درآمد و به میدان جنگ تبدیل شد، هرج و مرج و ناامنی گسترش یافت و در هر گوشه کشور، فرد یا گروهی به پا خواسته و حاکمیت دولت مرکزی و تمامیت ارضی ایران را به چالش طلبیدند. وقوع قحطی و شیوع بیماری های مرگبار، که در این سال ها بیشتر به دلیل هرج و مرج و غارت منابع غذایی از سوی نیروهای اشغال گرشدت گرفته بود، اندک توان مردم را گرفت و صدها هزار نفر را به کام مرگ فرستاد. امراین شرایط دولت و مجلس نیز گرفتار اختلاف های داخلی و درگیری های حزبی و جناحی بودند. نمایندگان در هر فرصتی نخست وزیران را استیضاح می کردند و به همین دلیل، عمر بودند. نمایندگان در هر فرصتی نخست برنامه ریزی و سیاست گذاری فراهم نبود. در پانزده سال پس از مشروطه، بیش از پنجاه بار کابینه ها تغییر کرد. آ

۱. على دواني، نهضت روحانيون ايران، ج١، ص١١.

۲. جان فوران، مقاومت شكننده، ترجمه: احمد تدين، ص٢٩۶.

دراین شرایط، دخالتهای روس و انگلیس نیز که بیشتر ناشی از ضعف دولت مرکزی بود، به و خامت اوضاع می افزود. در ایامی که نهضت مشروطیت در جریان بود و از سویی، بود، به و خامت اوضاع می افزود. در ایامی دیگر، روس به مخالفت با مشروطیت و حمایت از انگلیس نقش آفرینی می کرد و از سویی دیگر، روس به تشکیل امپراتوری آلمان در قلب محمد علی شاه می پرداخت، این دو رقیب دیرینه با توجه به تشکیل امپراتوری آلمان در قلب اروپا و عواملی دیگر، به یک دیگر نزدیک شدند و در خصوص ایران قراردادهای متعددی را امضا کردند که عبارتند از!:

- ۱. قرارداد ۱۹۰۷ میلادی (۱۲۸۶ش.)؛ روس و انگلیس، این دو قدرت دیرینه، در سال ۱۲۸۶ شمسی طی قراردادی ایران را به سه منطقه تقسیم کردند: منطقه شمال تحت نفوذ روسیه، منطقه جنوب تحت نفوذ انگلیس و منطقه مرکزی بی طرف می ماند و بدین ترتیب، به تثبیت نفوذ خود در ایران پرداختند.
- ۲. قرارداد ۱۹۱۵ میلادی (۱۹۲۵ش.)؛ به موجب قرارداد سرّی ۱۹۱۵ میلادی در خصوص ایران، اولاً دو منطقهٔ نفوذ در عهدنامهٔ ۱۹۰۷ میلادی را به منطقه اشغالی تبدیل کردند و از دیگرسو، منطقهٔ بی طرف را به کلی برداشتند؛ بدین معنا که دولت روسیه حق یافت در منطقهٔ خود، دیویزیون قوای قزاق ترتیب دهد و فرماندهی و اداره آن مستقیماً در دست روسها باشد، ولی هزینه آن را از عواید ایران بردارند و با قیومیت برایران، قوای مزبور را اداره کنند. در مقابل، دولت انگلیس نظیر همین نیرو را به نام «پلیس جنوب» در نیمه جنوبی ایران ایجاد کرد که توسط افسران و فرماندهان انگلیسی اداره می شد و مخارج آن جزو محاسبات و قروض دولتی ایران به شمار می رفت.

در همین سالهای پرآشوبِ پس از جنگ جهانی اول، جنبشهای ضداستبدادی و ضداستعماری متعددی همانند جنبش روحانی مبارز میرزا کوچک خان در گیلان، شیخ محمد خیابانی در تبریز، کلنل محمدتقی خان پسیان در خراسان و رئیس علی دلواری با فتوای آیتالله مجتهد برازجانی در بوشهر علیه روس و انگلیس در شمال و جنوب ایران پدید می آید. در این شرایط کشور در آستانهٔ فروپاشی قرار داشت و همگان فقدان قدرتی را که سد

۱. علی رضا ملایی توانی، مشروطه و جمهوری (ریشه های نابسامانی نظم دموکراتیک در ایران)، ص۱۳۵. ۲. واحد نظامی برابر با لشکر



ه فصل چهارم / ایران در عصر پهلوی اول ه

راه فروپاشی شود احساس می کردند. ناکامی مشروطیت در سامان دهی جامعه، بنیانهای تفکر مشروطیت را سست و مردم را از گرد آن پراکنده می کرد. بسیاری از مردم، اینها را جزو بلایای مشروطه می دانستند و حسرت اوضاع پیش از مشروطه را می خوردند. تفکر مشروطیت نه تنها نتوانسته بود وعده هایش را عملی سازد و پیشرفت و عدالت را در پی داشته باشد، بلکه نابسامانی و آشفتگی جامعه را تشدید کرد.

طبیعی بود که در این شرایط نابسامان، فکر تغییراوج گیرد و نظریه ها و اسطوره هایی جدید برای رهایی از آشفتگی پیدا شود. نظریه مشروطه را عالمان دینی بسط دادند، ولی در این مقطع با کنار رفتن و کنار زدن آنان، روشنفکران جوانِ سرخورده از مشروطه، سردمداری تفکر سیاسی را برعهده گرفتند. روزنامه ها و مجله هایی چون کاوه، نامه فرنگستان و آینده به کانون اصلی طرح نظریه ها و اندیشه های جدید تبدیل شدند و زمینه های فکری پیدایش گفتمانی نو در عرصهٔ سیاست را فراهم کردند. غرب، سکولاریسم، دیکتاتوری مصلح و ناسیونالیسم، مهم ترین نشانه های تفکر در حال پیدایش بودند. حاملان این تفکر جدید، بیشتر روشنفکران سکولارِسابقاً مشروطه خواه بودند که به جای دموکراسی و آزادی، این بار منادی «استبداد منور» شده و به دنبال دیکتاتوری مصلح و انقلابی میگشتند تا ایران را به زور به قافله تمدن نزدیک کند.

چندین عامل در تغییر نگرش و فروکش کردن شور آزادی خواهی و مشروطه طلبی اینان نقش داشت. هرچند شکست مشروطه و پیامدهای ناگوار آن در این تغییر فکری مؤثر بود، نباید از تأثیر موج پیدایش گفتمان های نخبه گرا در اروپای این دوره غافل شد؛ موجی که پیدایش دولت های فاشیست در فاصلهٔ بین دو جنگ جهانی را در پی داشت. روشنفکران جوان ایرانی نیز که همواره نگاهی به غرب داشتند، از تأثیرهای این موج بی نصیب نماندند. برخلاف مشروطه، که در پی تلفیق سنت ها و مذهب ایرانی با نظام سیاسی غربی بود، تفکر جدید بر پذیرش یک پارچهٔ تمدن سکولار غربی و فرنگی شدن جامعه ایران تأکید داشت و هرگونه دخالت عالمان دینی در سیاست را نفی می کرد. سیر پیدایش این تفکر را در آثار نویسندگانی چون سید حسن تقی زاده، کاظم زاده، ایرانشهر، قزوینی، علی اکبر داور، ابراهیم پورداود و محمد علی جمال زاده که در مجله هایی چون کاوه، ایرانشهر، نامه فرنگستان، آینده

، دولن

بود وازر

ت وحما

الماندز

ینه، در

ممالنع

ماندور

و مرد آزاد در سالهای نخست دههٔ ۲۰ میلادی منتشر می شدند می توان دنبال کرد. در مجله کرد و مدف مجله در مجله کرد که تقی زاده آشکارا از پذیرش تمدن اروپایی سخن گفت و هدف مجله را بیش از هر چیز، ترویج تمدن اروپایی دانست و خواست های خود را چنین خلاصه می کند که:

ایرانی باید ظاهراً و باطناً، جسماً و روحاً فرنگی مآب شود و بس. اگر عقلای ایران این طریقه را برگزینند، کشور نه تنها آباد می شود، بلکه از همهٔ مخاطرات موجودِ حال و آینده رهایی می یابد. ا

هم چنین در آن شرایط بحرانی و هرج و مرج پس از مشروطه ، که خطر تجزیه و تفرقه گسترش یافته بود ، وحدت ملی بر مبنای ناسیونالیسم به آرمان روشنفکران تبدیل شد. مخالفت همه جانبه با قرارداد ۱۹۱۹ میلادی ، نخستین تجلی پیدایش موج جدید ناسیونالیسم در ایران بود که در سال های بعد مورد توجه دولت رضاخان قرار گرفت. روشنفکران این دوره براین باور بودند که ناسیونالیسم می بایست زمینه های نظری و حدت ملی را فراهم آورد و دولت باید با تکیه برآن ، اقوام پراکنده ایرانی را به ملتی واحد تبدیل کند. بنابراین یک پارچگی ملی با تکیه بر ناسیونالیسم ، یکی از دل مشغولی های اصلی تجدد خواهان ایرانی در این دوره است.

افزون بروحدت ملی و ناسیونالیسم، روشنفکران این دوره با استناد به بی سوادی توده ها، تأکید داشتند که بیداری ایران جزدر سایهٔ یک «دماغ مصلح» یا «دیکتاتور منور» ممکن نیست:

یک نفر مصلح، یک دماغ منور و فکرباز لازم است که هرروز صبح، به زور درب منزل ما را جاروب کند، چراغ کوچههای ما را به زور روشن کند، وضع لباس ما را به زور یک نواخت نماید، معارف ما را به زور اصلاح کند، از فتنههای مجلس ملی به زور جلوگیری کند، دربار سلطنتی ما را به زور اصلاح و تصفیه نماید، مستخدمین بی هنر ادارات را به زور اخراج نماید، چرخ ادارات را به زور به راه بیندازد، مداخلات روحانبون را در امور سیاسی و سیاسیون را در امور روحانی به زور جلوگیری نماید، مجلس شورا را به زور از اشخاصی انتخاب نماید که فیما بین انستیتو پاستور و اصطبل و قهوه فرق

ه فصل چهارم / ایران در عصر پهلوی اول ه

گذارند. فقط یک دیکتاتور مصلح نیاز است که به زور، سعادت و ترقی را برما تحمیل نماید. ا

نتیجه این که، روشنفکران عجول ایرانی، نگران از این که اختلاف های سیاسی و جار و جنجال های پایان ناپذیر پس از مشروطه، جامعه ایران را در معرض سقوط قرار دهد به استبدادی پناه بردند که سال ها با آن مبارزه کرده و آرزوی از بین رفتنش را داشتند. روشنفکران این دوره گمان می کردند با توجه به بی سوادی بیشتر مردم ایران و فقر و گرسنگی جامعه، توسعه فرهنگی و اقتصادی بر دموکراسی و توسعه سیاسی مقدم است؛ در حالی که برای رسیدن به دموکراسی و نظام مشروطه، جامعه ایران هزینه های زیادی را متحمل شده بود. تفکر جدید سرانجام شخصیت مورد نظر خود را در رضاخان یافت و او را برای رسیدن به قدرت یاری کرد. رضاخان روشنفکر نبود؛ حتی به سختی خواندن و نوشتن می دانست، ولی روشنفکران گمان می کردند که «وی را به رغم تربیت قزاقی اش می توان با کمک های فکری به روشنفکران گمان می کردند که «وی را به رغم تربیت قزاقی اش می توان با کمک های فکری به دیکتاتوری مصلح و معمار توسعه ایران» تبدیل کرد.

بنابراین، کودتای سوم اسفند ۱۲۹۹ شمسی و پیدایش رضاخان با شخصیتی نظامی و مقتدر در زمانی روی داد که ایمان به مشروطه از میان رفته بود و جامعه به دنبال شخصیتی قدرتمند میگشت که اوضاع را به گونه ای دیگرسامان دهد. به همین دلیل، کودتا نه تنها با مقاومتی چندان روبه رو نشد، بلکه مورد استقبال برخی از طبقه های اجتماعی نیز قرار گرفت و شاعرانی چون عشقی و عارف در مدح آن شعر سرودند. اعلامیه های مقتدرانهٔ رضاخان، تسلی بخش کسانی بود که خلاً قدرت را به خوبی در سال های پس از مشروطه احساس می کردند. بدین ترتیب، رضاخان میرپنج (سرتیپ) که زیرکی و تیزهوشی خدادادی و قلدری نظامی داشت، با تکیه بر همین زمینه های اجتماعی و فرهنگی، به سرعت پلههای ترقی در سیاست ایران را طی کرد و در طی چهار سال از یک قزاق به شاه ایران تبدیل شد.

۱. نادر انتخابی، «ناسیونالیسم و تجدد در فرهنگ سیاسی بعد از مشروطیت»، نگاه نو، ش۱۲؛ به نقل از: افشار آلجای «دوران جدید»، کاوه، س۱، ش۱، ص۲۱.

۲. ایرانشهر، س۲، ش۲، ص۱۳۷ (مجلهای که بین سالهای ۱۳۰۱ تا ۱۳۰۶ در برلین منتشرو در حدود چهل شهرایران پخش می شد).

با آغاز سلطنت پهلوی به تدریج آخرین بازمانده های تفکر مشروطه خواهی نیز به حائیه وانده شد و تفکر پهلویسم با نشانه هایی چون غربگرایی، ناسیونالیسم، سکولاریسم و رانده شد و تفکر پهلویسم با نشانه هایی درضاخان خود تفکر جدیدی را طراحی نکرد، بلک استبداد سنتی ایرانی شکل گرفت. البته رضاخان خود تفکر جدیدی را طراحی نکرد، بلک برموجی که در پی ناکامی مشروطه پدید آمد و روشنفکرانِ سرخورده از مشروطه در ایجاد برموجی که در پی ناکامی مشروطه پدید آمد و دوشنفکرانِ سرخورده و با خشونت و با خشونت و از نقش داشتند، سوار شد. او با کمک این افراد قدرت را در اختیار گرفت و با خشونت و استبداد، اصلاحاتی را که آنان پیش نهاده بودند به اجرا درآورد.

باید توجه داشت که رضاخان پیش از سلطنت با زیرکی و تیزهوشی تمام، از جانبداری آشکار از همهٔ این تقاضاها، به ویژه مواردی که جنبهٔ مذهبی داشت، خودداری می کرد؛ به همین دلیل بود که گروه ها و قشرهای مختلف مردم، از جمله بسیاری از روحانیون، او را در اه رسیدن به قدرت یاری کردند. نمایشهای مذهبی رضاخان در جلب توجه روحانیان و توده های مذهبی بسیار مؤثر بود. وی همراه یا رانش در مراسم مذهبی، به ویژه عزاداری ها شرکت می کرد و بنا به سنت عزاداران ایرانی، گِل به سرمی مالید و پیشاپیش قزاق ها برسرو سینه می زد. هم چنین نخستین نشان افتخار ارتش مدرن ایران را رضاخان با نام «ذوالفقار» شمشیر معروف حضرت علی این نام گذاری کرد و همواره بر ارادت خود به ائمه این تأکید

رابطهٔ او با عالمان نیز صمیمانه بود. در جریان تبعید عالمان شیعه عراق، از جمله آیتالله نائینی و سید ابوالحسن اصفهانی به ایران که در سال ۱۳۰۱ روی داد، رضاخان به استقبال آنان رفت و از ایشان دل جویی نمود. این عالمان نیز پس از بازگشت، از او تشکر کردند و شمشیری که منسوب به حضرت ابوالفضل ایل بود برای وی فرستادند. مراسمی به بهانهٔ رسیدن این شمشیر برگزار شد تا این گونه وانمود شود که ائمه هیل ، رضاخان را مورد تأیید قرار داده اند و وی مأموریت دارد کشور شیعی را نجات دهد. ۱

رضاخان در سفربه عتبات که بعد از پیروزی برشیخ خزعل صورت گرفت، در دیدار با

۱. حسین مکی، تاریخ بیست ساله ایران، ۲۰، ص۱۳۰.

۲. شیخ خزعل پس از مرگ برادرش شیخ مزعل طی سال های پایانیِ سلطنت احمدشاه، قدرت بلامنازع خوزستان به شمار می رفت و با پشتیبانی انگلستان، وقعی به حکومت مرکزی نمی نهاد؛ ولی پس از کودتای

ه فصل چهارم / ایران در عصر پهلوی اول ه

علمای نجف به آنان قول داد در صورتی که به سلطنت برسد، اصل دوم متمم قانون اساسی مبنی برنظارت پنج تن از علما برمصوبه های مجلس را اجرا کند. ارضاخان در تمام دورانی که وزارت جنگ و نخست وزیری را برعهده داشت، خود را پشتیبان مردم و مذهب نشان داده بود و به قول خودش: «همیشه دو اصل را سرسلسلهٔ مکنونات و عقاید خود قرار داده ام: اجرای عملی احکام شرع مبین اسلام و تهیهٔ رفاه مردم.»

#### برآمدن پهلويسم

با آغاز سلطنت رضاشاه، تفکر پهلویسم به تفکر مسلط در ایران تبدیل شد و تنها خواسته های روشنفکران سکولار را نمایندگی میکرد. ناسیونالیسم شاهنشاهی، غرب، حاشیه رانی تفکر مذهبی و استبداد ایرانی، مهم ترین نشانه های تشکیل دهندهٔ تفکر پهلویسم در طول سال های تسلط بر ایران را تشکیل می دادند.

#### الف. ناسيوناليسم شاهنشاهي

ناسیونالیسمی که در جریان جنگ جهانی اول و بعد از آن در ایران اوج گرفت، در افکار و اندیشه های پیشگامان ناسیونالیسم ایرانی در قرن نوزدهم (آقاخان کرمانی، آخوندزاده و جلال الدین میرزا) ریشه داشت. این ناسیونالیسم رومانتیک باستانگرا، فرهنگِ مذهبی را خوار می شمرد، از بازگشت به فرهنگ اصیل ایرانی سخن می گفت و در عین حال، سخت شیفته و مسحور فرهنگ، آداب و رسوم غربی بود."

اندیشهٔ ناسیونالیستی با چنین ویژگی هایی در آثار بسیاری از شاعران و نویسندگان این

سوم اسفند که انگلیس، سیاست تمرکز ساختار سیاسی کشور را در ایران دنبال می کرد، طی نقشه ای حساب شده، شیخ خزعل را اسیر رضاخان ساخت و بدین ترتیب، وی تحت الحفظ روانهٔ تهران شد و تحت کنترل ادارهٔ تأمینات و سپس ادارهٔ سیاسی شهربانی قرار گرفت.

۱. حمید بصیرت منش، علما و رژیم شاه، ص۲۱۰.

۲. سیروس غنی، ایران، برآمدن رضاخان، برافتادن قاجار و نقش انگلیسی ها در آن، ترجمه: حسن کامشاد، ص

۳. رضا بیگدلو، باست*انگرایی در تاریخ معاصرایران*، ص<sup>۱۰۴</sup>.

دوره به چشم می خورد. شاعرانی چون ایرج میرزا، عارف قزوینی، میرزاده عشقی و ملک الشعرا بهار با شعرها و تصنیف های پرشور به این اندیشه دامن زدند و نویسندگانی چون فروغی، تقی زاده، ایرانشهر، پورداود، بهرامی، کسروی و هدایت، مبانی نظری اندیشه ناسیونالیستی را فراهم کردند.

ناسیونالیسم رضاشاهی با بی اعتنایی به فرهنگ و تمدن اسلامی و هویت مذهبی مردم ایران همراه بود؛ زنده کردن مفاخرایران باستان همراه با تحقیر ارزشها و افتخارهای اسلامی صورت می گرفت و تاریخ اسلامی ایران به عنوان دورهٔ عقب ماندگی طرد می گردید. بدین سان برای نخستین بار پس از صفویه، بین هویت مذهبی و ملی جدایی افتاد.

ویژگی دیگر ناسیونالیسم شاهنشاهی، تأکید برشاه به عنوان نماد هویت و محورِ انسجام جامعه ایرانی بود. در واقع، این نوع ناسیونالیسم می کوشید با بازسازی و زنده کردن اندیشهٔ کهنِ شاهیِ آرمانی، پایه های مشروعیتِ دولت شخص گرای پهلوی را استوار سازد. بدینسان، شاه در حد موجودی مقدس ستایش می شد و شاه دوستی و شاه پرستی از ویژگی های اصیل خوی و فرهنگ ایرانی تلقی می گردید. شعار معروف ناسیونالیسم این دوره «خدا، شاه، میهن» بوده است که برخی آن را با تثلیث در مسیحیت (پدر، پسرو روح القدس) مقایسه کرده اند. ۲

#### ب. غرب

در این جا منظور از غرب، برداشتی سطحی از مدرنیسم و تمدن غربی و یکسان پنداشتن «تجدد» و «غربی شدن» و در پی آن کوشش برای تقلید از فرهنگ و تمدن غربی است. کاتوزیان این نوع غربگرایی را «شبه مدرنیسم» می نامد و به نمونه هایی از سیاستهای شبه مدرنیستی رضاشاه اشاره می کند؛ از آن جمله است: کشف حجاب اجباری، تغییر پی در پی کلاه و نصب توالت فرنگی در مسیر کاروان سلطنتی سوئد. " به هر حال، منظور از

۱. حسنقلی مؤیدی، همبستگی ویگانگی ملی ایرانیان، ص۹.

۲. حاج مهدیقلی هدایت (مخبرالسلطنه)، خاطرات و خطرات، ص۴۳۷.

۳. محمدعلی همایون کاتوزیان، دولت و جامعه در ایران: انقراض قاجار و استقرار پهلوی، ترجمه: حسن

غربگرایی، یکی دانستن تجدد و غرب و یکتاانگاری غرب و ایران در شیوه های توسعه و بی توجهی به شرایط اجتماعی و فرهنگ بومی است.

رضاشاه در فضای سیاسی و بین المللی آن روز به دنبال تبدیل ساختارهای اقتصادی ایران به ساختارهایی شبیه غرب بود که این موضوع زمینه های وابستگی را فراهم می کرد. ایجاد بانک سرمایه گذاری با هدف درازمدت ایجاد جامعهای شبه غربی، از جمله اقدامات رضاخان بود؛ آن هم با غیردینی کردن جامعه، ترویج ملی گرایی افراطی و نیز توسعهٔ سرمایه داری دولتی.

تأسیس بانک و راه آهن، ایجاد مدرسه و دانشگاه به سبک اروپایی و احداث کارخانه های جدید، اقداماتی بود که ناسیونالیسم شبه مدرن، آن را به هر قیمتی (حتی پذیرش استبداد رضاشاه) برای رسیدن به کاروان ترقی، ضروری می دانست.

دربارهٔ احداث بانک ملی باید گفت که اگرچه در روز هفدهم شهریور ۱۳۰۷ شمسی بانک ملی ایران به دست رضاشاه با تشریفات خاصی افتتاح شد، اما این بانک عملاً نتوانست در مقابل بانک شاهی مقاومت کند؛ زیرا بانک شاهی اولاً، امتیاز چاپ و نشر اسکناس را به عهده داشت؛ ثانیاً، در هر شهری دارای شعبه بود و حال این که بانک ملی این گونه نبود؛ ثالثاً، روی اسکناس های هر شهری نام آن شهر چاپ شده بود و خرج کردن این اسکناس در شهر دیگری به کسر چهار شاهی برای هریک تومان منوط بود؛ رابعاً، این که روی پول های شاهی دیگری به کسر چهار شاهی برای هریک تومان منوط بود؛ رابعاً، این که روی پول های شاهی تصویر ناصرالدین شاه چاپ شده بود و این مسئله ذهن رضاشاه را می آزرد، اما طبق قرارداد، می بایست تا پایان مهلت قانونی قرارداد صبر می کرد. اما رضاشاه حاضر به ادامهٔ این روند نبود و مبلغ ۲۵۰ هزار لیره، یعنی یکسی اُم بود جهٔ کل مملکت را به عنوان خسارت پرداخت کرد تا توانست امتیاز چاپ و نشر اسکناس را برای بانک ملی دریافت کند. لذا مقرر گردید که از آذر ۱۳۱۵ پول هایی که در اختیار مردم است، به بانک شاهی تحویل داده شود و وجه آن را دریافت کنند. هر کسی لازم بود به شعبهٔ صادرکنندهٔ بانک که اسمش روی اسکناس ها را دریافت کنند. هر دولت اعلام کرد که را دریافت کنند. و دولت اعلام کرد که نوشته شده بود مراجعه کند؛ البته این کار با اعتراض مردم مواجه شد و دولت اعلام کرد که

افشار، ص۴۴۵.

## همهٔ شعبه ها مي توانند وجه اسكناس ها را پرداخت كنند.

در مورد راه آهن نیز باید گفت اگرچه ایجاد راه آهن یکی از اساسی ترین آرزوهای ملت ایران از اواسط دورهٔ قاجار بود و در توسعهٔ اقتصادی ایران نقشی اساسی داشت، اما روس و انگلیس که در پی تضعیف ایران بودند، به ایرانیان اجازهٔ تأسیس خط آهن نمی دادند. انگلیسی ها در پی آن بودند که برای رفع نیازهای اساسی خود، راه آهن جنوب به شمال رادر ایران احداث کنند که به گفتهٔ احمدشاه، این نقشهٔ راه آهن پاسخگوی نیازهای کشور نبود. وی اظهار می کرد که راه آهنِ مطلوب ایران، خطی است که پایتخت را به بنادر مهم ایران در جنوب و مراکز اقتصادی در شرق و غرب متصل کند. اما رضاشاه که تابع دولت انگلستان بود، می خواست از این طریق کمکهای انگلیس به شوروی را تحت پوشش قرار دهد. ثانیا، هزینهٔ سرسام آور گسترش راه آهن به مناطق کوهستانی همچون خرم آباد از این مطلب خبر می داد که رضاشاه در صدد مهار نیروی عشایری بود که مخالف دولت مرکزی بودند، تااز طریق راه آهن به تربتواند جهت سرکوب مخالفان اقدام به موقع انجام دهد.

## جان فوران، یکی از تحلیل گران غربی مسائل ایران، مینویسد:

پروژهٔ دیگری که از نظر اقتصادی «فاجعه آمیز» بود، احداث راه آهن از بندر شاه در جنوب شرقی دریای خزر به بندر خرمشهر بود. هنگامی که لایحه ساختن راه آهن به مجلس رفت، مصدق با آن مخالفت کرد که اولاً، چرا شمال مرکزی به جنوب غربی مصدق مسیر تبریز، تهران، مشهد را مناسب ترمی دانست. از سویی، چرا راه آهن و نه یک جاده ؟ به ویژه اگر بدانیم که هزینهٔ احداث جاده یک تا یک و نیم درصد هزینه راه آهن بود و هزینه های آن از محل عوارض قند و چای و انحصارات مختلف دولتی بر تجارت خارجی تأمین می شد که هم موجب تورم و هم موجب پایین آمدن سطح رفاه عمومی گردید. هزینهٔ کل این پروژه ه ۲۶۰ میلیون دلار، برابر با تمام سرمایه گذاری های صنعتی در طول سلطنت رضاشاه بوده است؛ پروژه ای که اگرچه یک اقدام زیرساخنی بود، ظرفیت بهره برداری از آن تا سال ها بسیار اندک بود و هیچ توجیه اقتصادی را در برنداشت. ا

ه فصل چهارم / ایران در عصر پهلوی اول ه

البته بسیاری از رجال سیاسی این دوره و همکاران شاه، با سیاستهای غربگرایانه و شبه مدرنیستی او، مانند تغییر کلاه و کشف حجاب اجباری، مخالف بودند. هدایت، از نخست وزیران این دوره، پس از آن که رضاشاه به او گفت هدف از تغییر کلاه آن است که اروپایی ها ما را مسخره نکنند، زیرلب زمزمه کرد: «زیرکلاه است که مسخره میکنند و تقلیدهای بی حکمت.» به هر حال، این نگرش به سیاستِ حاشیه رانی و حذف تفکر مذهبی و سنتهای ایرانی دامن زد و نیروهای مذهبی را از روند توسعه برکنار داشت.

#### ج. استبداد

تفکر پهلویسم برای حفظ و تداوم هژمونی اش، به استبداد سنتی متوسل شد و این نهاد کهن را، که مشروطه تاب و توان آن را ربوده بود، قدرتمند تراز پیش زنده کرد. پس از جنگ و جدال های زیان بار نهضت مشروطه، امید می رفت که استبداد خشن دولتی که ویژگی لاینفک پادشاهی های ایرانی در طول تاریخ بوده است، از میان رفته باشد؛ ولی در عمل چنین نشد و همان گونه که مصدق در اعتراض به تغییر سلطنت پیش بینی کرده بود، با شاه شدن رضاخان و استقرار سلطنت پهلوی همهٔ زحمت های مشروطه برباد رفت؛ گویی از اساس مشروطه ای در میان نبوده است. دکتر محمد مصدق در این باب گفته بود:

رضاخان پهلوی نخست وزیر و فرماندهٔ کل فوق العاده ای است، اما دادن هرگونه مقام اضافی، او را به فردی خطرناک برای قانون اساسی عزیزمان تبدیل میکند. ۲

در فضای فکریِ سالهای پس از جنگ اول، به دلیل هرج و مرج، ناامنی و جنبشها و شورشهای محلی و بیم تجزیه، بازسازی اقتدار دولت مرکزی به آرزویی بزرگ تبدیل شده بود؛ و رضاخان سردارسپه به همین دلیل محبوبیت یافت و همگان او را در رسیدن به قدرت یاری کردند. ولی در این زمان به تفاوت «اقتدار» و «استبداد» توجهی نشد. اقتدار دولت مرکزی می توانست به شیوهای دموکراتیک و براساس مشروطه نیز به دست آید. به همین دلیل، مشروطه خواهانی چون مدرس و مصدق با حفظ رضاخان در مقام وزارت جنگ و

۱. حاج مهدیقلی هدایت، خاطرات و خطرات، ص۴۰۷.

۲. يرواند آبراهاميان، ايران بين دو انقلاب، ترجمه: احمد گل محمدی و محمدابراهيم فتاحی، ص١٧٠.

فرماندهی کل قوا و حتی نخست وزیری ، به دلیل کمک به اقتدار دولت مخالفتی نداشتند. در سالهای ۱۳۰۲ تا ۱۳۰۴ به نظر می رسید امکان حفظ مشروطیت با ارتش مدرن و امنیتی ، که البته با تلاش رضاخان به دست آمده بود ، فراهم شده است . احمد شاه نیز بارها بر وفاداری خود به مشروطه تأکید کرده بود و در عمل نیز به سان شاه مشروطه رفتار می کرد؛ ولی به مر دلیل ، روشنفکران و سیاست مداران برجستهٔ آن روزگار، قدر این فرصت را ندانستند و به جای بازسازی مشروطیت با تأکید بر «استبداد منور» و «دیکتاتوری مصلح» به بازگشت استبداد کمک کردند.

رضاشاه در اوان سلطنت با دوستان روشنفکرش همراهی کرده ، از آنان مشورت می خواست و آنان را به مسئولیت های مهم می گمارد؛ ولی به تدریج آن ها از عرصهٔ سیاست طرد شدند. انتخابات مجلس هفتم که با دخالت آشکار دولت و نظامیان صورت گرفت ، از نخستین جلوه های استبداد بود. در این انتخابات هیچیک از مخالفان شاه رأی نیاوردند. یکی از آنان سید حسن مدرس بود که حتی یک رأی هم نیاورد و جمله مشهور او که: «آن رأی که من به خودم داده ام کجاست ؟» در آن روزها زبانزد خاص و عام شد. این سیاست پس از آن نیز ادامه پیدا کرد.

به طور کلی، رضاشاه همهٔ برنامه ها و سیاست هایش را با خشونت پیش می برد و گویا تصور می کرد که نمی توان برنامه ای را بدون خشونت به اجرا درآورد. خشونت در کشف حجاب و برخورد زنندهٔ مأموران دولتی با زنانی که نمی توانستند از پوشش مذهبی خود دست بردارند، آن هم به بهانهٔ آزادی زنان، از نمونه های برجستهٔ خشونتِ سازمان یافته در این دوره به شمار می آید.

## د. سکولاریسم و طرد تفکر مذهبی

سکولاریسم . به معنای جدایی دین از دولت و روحانیت از سیاست . در اندیشه روشنفکران ایرانیِ قرن نوزدهم مطرح شده بود. در نهضت مشروطه روشنفکران طرف دار این اندیشه بودند، ولی از آن جا که برای به دست آوردن پشتیبانی توده ها به علما نیاز داشتند،

۱. علی مدرسی، مرد روزگاران (مدرس شهید، نابغهٔ ملی ایران)، ص ۳۱۸.

پس از به ثمررسیدن مشروطه آشکارااز آن سخن نمیگفتند. پس از نهضت در مرام نامهٔ حزب دموکرات، جدایی دین از سیاست به عنوان یکی از اصول حزب ذکرشده بود و خط مشی و سیاستهای حزب نیز به طور عمده در این جهت قرار داشت. همین امر زمینهٔ ناخرسندی برخی از روحانیان و مراجع را فراهم آورد. این اندیشه پس از ناکامی مشروطه بیش از پیش مقبولیت یافت. حزب تجدد، مهم ترین حزب طرف دار رضاخان، نیز سکولاریسم را به عنوان یکی از اصول خود ذکر کرده بود. در دورهٔ سلطنت رضاشاه، سکولاریسم از جدایی دین از سیاست، به ضدیت با دین و نهادهای دینی گسترش یافت. در واقع، دولت پهلوی به تفسیرهای انقلابی فرانسوی از سکولاریسم که به دشمنی دولت با دین و سرکوب نهادهای دینی گرایش داشت، روی آورد و با مذهب و نهادهای مذهبی از درِ ضدیت درآمد. پهلویسم، دینی گرایش داشت، روی آورد و با مذهب و نهادهای مذهبی از درِ ضدیت درآمد. پهلویسم، اسلام و فرهنگ مذهبی موجود را به عنوان مهم ترین دشمن خود معرفی کرد و کوشید تا آن را به حاشیه رانده و یا تحت کنترل خود درآورد. ستیز با مذهب در سه شکل: ۱. مبارزه با را به حاشیه رانده و یا تحت کنترل خود درآورد. ستیز با مذهب و ۳. مبارزه با نامادها و روحانیت به عنوان مهم ترین نهاد دینی؛ ۲. مبارزه با باورهای مذهبی؛ و ۳. مبارزه با نامادها و شعائر مذهبی دنبال شد.

#### مبارزه با روحانیت

رضاخان در سال های پیش از سلطنت، همواره بردین داری خود، تلاش برای اجرای احکام اسلام و حمایت از علما تأکید می کرد. از این رو، مخالفتی از جانب روحانیت با رضاخان صورت نگرفت و اصولاً افزون بر آن که پس از مشروطه علما علاقهٔ چندانی به فعالیت سیاسی مستقیم نداشتند، رضاخان را به دلیل نمایشهای مذهبی اش چهره ای مطلوب می دیدند که با اقتدار، اوضاع آشفتهٔ ایران را سامان خواهد داد. ولی این روابط صمیمانه دیری نپایید که در نخستین سال سلطنت پهلوی، دولت بخشنامهای صادر کرد و به روحانیان و متدینان اخطار داد که به بهانهٔ امر به معروف و نهی از منکر اغتشاش ایجاد نکنند. این بخشنامه روحانیان صاحب نفوذ را آزرده ساخت و واکنش هایی را برانگیخت. چندی بعد، قانون

۱. يرواند آبراهاميان، ايران بين دو انقلاب، ص١٥٣.

٢. حسين مكى، تاريخ بيست ساله ايران، ج٢، ص٣٧٩.

«لباس متحدالشكل» تصويب شد كه طبق آن مردم بايد لباس سنتى خود را رها كرده واز لباس رسمی اروپایی به همراه کلاه پهلوی استفاده کنند. این قانون به روحانیان نیزسراین داده شد. تنها کسانی می توانستند از لباس روحانیت استفاده کنند که از دو نفراز مراجع، گواهی اجتهاد داشته باشند. اندک اندک سختگیری ها در مورد روحانیان به جایی رسیدی عدهٔ زیادی از معمّمین، به ویژه در شهرستان ها کمتر در ملأعام حضور پیدا می کردند و درقم برخی از طلاب روزها به بیرون از شهر می رفتند و شبها به مدرسه هایشان بازمی گشتند تان تعرض مأموران دولتي در امان بمانند!

200

34

1064

منی با سب

فذبنابا

Silva

در سال ۱۳۰۶ شمسی در پی اعلام قانون نظام وظیفه، اصفهان به تشنج کشیده شد، علمای اصفهان به رهبری اقانورالله نجفی اصفهانی به قم آمدند تا اعتراض خود را بیان کنند برخی از علمای شهرستان ها نیز در این شهر به آن ها پیوستند. علمای متحصن، که «هست علمیهٔ قم» نامیده می شدند، خواستار اصلاح قانون نظام وظیفه، جلوگیری از منهیات شرعيه، ابقاي محاضر شرع، تعيين ناظر شرعيات، انتخاب پنج نفراز علما بنا براصل دوم قانون اساسی و جلوگیری از انتشار افکار ضددینی بودند. بعد از مذاکره هایی که درقم صورت گرفت، دولت خواسته ها را پذیرفت، ولی با مرگ مشکوک آقانورالله مسئله پایانیافته تلقی شد. این مهم ترین اعتراض جمعی روحانیت به رضاخان در طول دوران سلطنت به شمار مي آيد.

در مراسم نوروز ۱۳۰۷ شمسی، آیتالله محمدتقی بافقی، از نزدیکان آیتالله حائری (مؤسس حوزه علمیه قم)، به وضعیت حجابِ همسر رضاشاه اعتراض کرد. رضاشاه بلافاصله بعد از شنیدن این خبر با گروهی از نظامیان به قم آمد و بافقی را به زیر مشت و لگد گرفت و سپس دستور بازداشت او را صادر کرد. حائری برای جلوگیری از تنش، از هرگونه حمایت از بافقی خودداری نمود، مدتی از شهرقم کناره گرفت و طلبه ها را از سخن گفتن در این باره نهی کرد."

١. موسى نجفى، انديشه سياسى و تاريخ نهضت حاج آقا نورالله اصفهانى، ص٢٤٣.

٢. محمد شريف رازى، آثار الحجه يا تاريخ و دايرة المعارف حوزه علميه قم، ص ٢٤.

٣. حسين مكى، تاريخ بيست ساله ايران، ج٢، ص٢٨٧.

ه فصل چهارم / ایران در عصر پهلوی اول ه

حائری در اوایل تابستان سال ۱۳۱۴ شمسی، زمانی که زمزمهٔ کشف حجاب به گوش می رسید، ظاهراً به اصرار اطرافیانش تلگرافی برای شاه فرستاد و محترمانه از او خواست که از این کار جلوگیری کند. گفته شده است که رضاشاه بعد از دریافت این پیام به قم آمد، یک سره به منزل حائری رفت و تهدید کرد که رفتارتان را عوض کنید، وگرنه حوزهٔ قم را با خاک یکسان می کنم. کشور مجاور ما کشف حجاب کرده و به اروپا ملحق شده است. ما نیزباید این کار را بکنیم و این تصمیم لغونمی شود. ۲ برخی از نزدیکان حائری که تصور می شد در نوشتن تلگراف نقش داشته اند، تبعید شدند و این برخورد باعث شد که در جریان می شف حجاب هیچ صدای اعتراضی از حائری و حوزه های علمیه به گوش نرسد. بعد از کشف حجاب هیچ صدای اعتراضی از حائری و حوزه های علمیه به گوش نرسد. بعد از

بنابراین، به نظر می رسد روحانیان مهم ترین گروه طردشدهٔ دوره رضاشاه بودند و سیاستهای حکومت در جهت نابودی و حذف نهاد روحانیت قرار داشت؛ این در حالی بود که در این دوره هیچ تلاش سازمان یافتهای از سوی روحانیت علیه دولت انجام نگرفت و حتی با سیاستهای غیرمذهبی رژیم مدارا می شد.

### ضدیت با باورهای مذهبی

همانگونه که اشاره شد، در اندیشهٔ ناسیونالیستی دوره رضاشاه، برشکوه و عظمت ایران باستان و تاریخ ایران پیش از اسلام تأکید می شد. هم چنین از آیین زردشتی در دودمانهای هخامنشی و ساسانی تجلیل شده و گفته می شد که عربها آیین خود را به زور برمردم ایران تحمیل کرده اند. "به تلویح، اسلام را به عنوان عامل عقب ماندگی ایرانیان معرفی می کردند.

با این حال، رضاشاه و دولت مردانش به طور مستقیم به اسلام حمله نمی کردند و سیاست های خود را مبارزه با خرافات می دانستند و نه مبارزه با مذهب. هدف روشنف کران حامی دولت، به ظاهر، پایان دادن به نقش مستقل مذهب و نهادهای مذهبی و بازسازی و

١. حميد بصيرت منش، علما ورژيم شاه، ص٢٥٨.

٢. مجله ياد، سال ٢، ش١٤، بهار ١٣٤٨، ص١٠٥. به نقل از آيت الله شيخ حيدر على محقق.

۳. ریچارد کانم، ناسیونالیسم در ایران، ترجمه: فرشته سرلک، ص۱۸۱.

نوسازی مذهب در جهت منافع دولت بود و نه حذف کامل آن؛ ولی سیاست های ضدمذهبی که با خشونت بسیار به اجرا درمی آمد، بر ضدّیت دولت با مذهب موجود صحه می گذاشت و به هر حال، دین دولتی مطلوبِ رضاشاه با مذهب موجود آن قدر تفاوت داشت که جامعه آن را ضدمذهب و نوعی بی دینی تلقی می کرد و از پذیرش آن سر باز می زد.

دراین راستا، دولت پهلوی از کوششهایی که برای بازسازی مذهب صورت می گرفت استقبال می کرد. کسروی (۱۳۲۲٬۱۲۶هش.) مشهورترین اندیشمندی بود که آثار انتقادی اش در این دوره با واکنش تند نیروهای مذهبی روبه رو گردید. او بر این باور بود که اسلام به دلیل دعواهایی که بر سر خلافت در سده های نخستین روی داده و به دلیل نفوذ تصوف و باطنی گری و فلسفه یونان، از اصل خود بسیار منحرف شده است و آنچه امروز به نام اسلام موجود است، با اسلام واقعی فاصلهٔ بسیار دارد و همین اسلام منحرف عامل اصلی عقب ماندگی جامعه ایران است. بنابراین، وی در حالی که انحطاط تمدن غرب را به بی دینی نسبت می داد، ریشهٔ اصلی انحطاط ایران را نیز در دین جست وجومی کرد و راه حل بی دینی نسبت می داد، ریشهٔ اصلی انحطاط ایران را نیز در دین جست وجومی کرد و راه حل آن را در دین داری راستین، یا به قول خودش «پاک دینی» می دید. کسروی در انتقاد از فرهنگ مذهبی موجود تا آن جا پیش رفت که متهم شد ادعای پیامبری دارد و دینی جدید آورده است ؟ ولی او خودش معتقد بود که مسلمان است و آنچه می گوید جز گفته های قرآن نیست و مردم چون سخنان او را نمی فهمند او را متهم می کنند. ۴

به هر حال، کسروی گرایی، صرف نظر از این که دینی جدید باشد یا نه، به طور کامل ضدشیعی بود و فرهنگ مذهبی موجود را به چالش می کشید. این نگرش محصول فضایی بود که پهلویسم در ایجاد آن مقصر اصلی قلمداد می شد. نوشته ها و دیدگاه های کسروی با واکنش شدید نیروهای مذهبی روبه رو شد و فعالیت آنان را برانگیخت و بدین سان، به فعال سازی تفکر مذهبی یاری رساند.

۱. احمد کسروی، ما چه می خواهیم، ص۲۲.۲۰.

۲. همان، ص۲۲ و ۱۶۲.

۳. یوسف فضایی، تحقیق در تاریخ و عقاید شیخی گری، بابی گری، بهایی گری و کسروی گرایی، ص۲۶۷. ۴. احمد کسروی، ماهنامه پیمان، شماره یکم ص۲۶۶.

#### مبارزه با نمادها و شعائر مذهبي

در دورهٔ رضاشاه، سیاست دولت در راستای نابودی جلوههای اجتماعی مذهب قرار داشت. حجاب، مهم ترین نماد اجتماعی مذهب بود که به سختی مورد حملهٔ دولت قرار گرفت. موضوع اکشف حجاب» از سالهای پس از مشروطه برسر زبان ها افتاده بود، ولی با توجه به حساسیت شدید جامعه و مخالفت علما کمتر به طور آشکار از آن سخنی گفته می شد. برخی از روحانیان در دفاع از حجاب کتابهایی به نگارش درآوردند. در دورهٔ رضاشاه، در سال ۱۳۰۷ قانون لباس متحدالشکل به اجرا درآمد و مردان به استفاده از لباس یک شکل و کلاه پهلوی وادار شدند. در سال ۱۳۱۳ پس از سفرشاه به ترکیه، زمزمهٔ کشف حجاب زنان شنیده شد. تغییر کلاه پهلوی به شاپوی اروپایی در خرداد سال ۱۳۱۴، از سوی مردم مقدمهٔ کشف حجاب زنان تلقی گردید. به نظر می رسد هدف رضاشاه آن بود که اختلاف ظاهری ایرانیان و غربی ها را از بین ببرد. از این رو، به همراه دستورالعمل تغییر کلاه، دستورهایی نیز راجع به روش استفاده از کلاه جدید و آداب و رسوم مربوط به آن صادر شد دستورهایی نیز راجع به روش استفاده از کلاه جدید و آداب و رسوم مربوط به آن صادر شد و ایرانی ها موظف شدند در دیدارها و احوال پرسی ها همانند اروپاییان کلاه از سربردارند. ا

برگزاری مراسم عزاداری و روضه خوانی و وعظ نیز به تدریج محدود و ممنوع گردید. رضاشاه پیش از سلطنت، هرساله به همراه قزاق ها در مراسم عزاداری شرکت می کرد، ولی از سال ۱۳۱۰ دولت به تدریج سختگیری ها را آغاز کرد و پس از واقعهٔ کشف حجاب عملاً برگزاری هر گونه مراسم عزاداری و روضه خوانی ممنوع شد و واعظانی که از این دستور سرپیچی می کردند بازداشت می شدند. حتی مراسم ترحیم نیز به یک جلسه محدود شد. در همین حال، کارناوال های شادی، که همراه با رقص و پای کوبی بود، به مناسبت های مختلف به راه افتاد. بی اعتنایی به شعائر مذهبی به جایی کشید که در اواخر سلطنت رضاشاه، حرکت کارناوال با شب عاشورا مصادف شد و کامیون ها و دسته های رقاصه با ساز و آواز و پای کوبی و رقص در شهر به گردش در آمدند!

١. حميد بصيرت منش، علما ورژيم شاه، ص١٧٩.

٢. حسين مكى، تاريخ بيست ساله ايران، ج١، ص٢٥٢.

#### زوال پهلوی اول

تفکر پهلویسم پس از استقرار، با خشونتی کم نظیر در صدد نابودی مذهب سنتی ایرانی برآمد. این کار از سویی، اعتبار تفکر پهلویسم را از بین برده و به نفرت مردم از دولت پهلوی دامن زد و از سوی دیگر، نمایندگان تفکر مذهبی را که پس از مشروطه به انزوا گرایش یافته بودند به فعالیت واداشت. در خرداد ۱۳۲۰ شمسی، سفیر انگلیس در نامهای به وزارت خارجه نوشت:

شاه تقریباً مورد تنفر عمومی است و نمی تواند بر حمایت کامل ارتش خود متکی باشد. لحظهٔ مناسبی برای برکنار شدن و یا حتی پایان دادن به پادشاهی سلسلهٔ پهلوی فراهم آمده است. بیشتر مردم ایران از هر گونه انقلابی خشنود خواهند شد.ا

به همین خاطربود که ورود متفقین، اشغال ایران و تبعید رضاخان کسی را متأسف نکرد. ۲

#### چکیدہ فصل

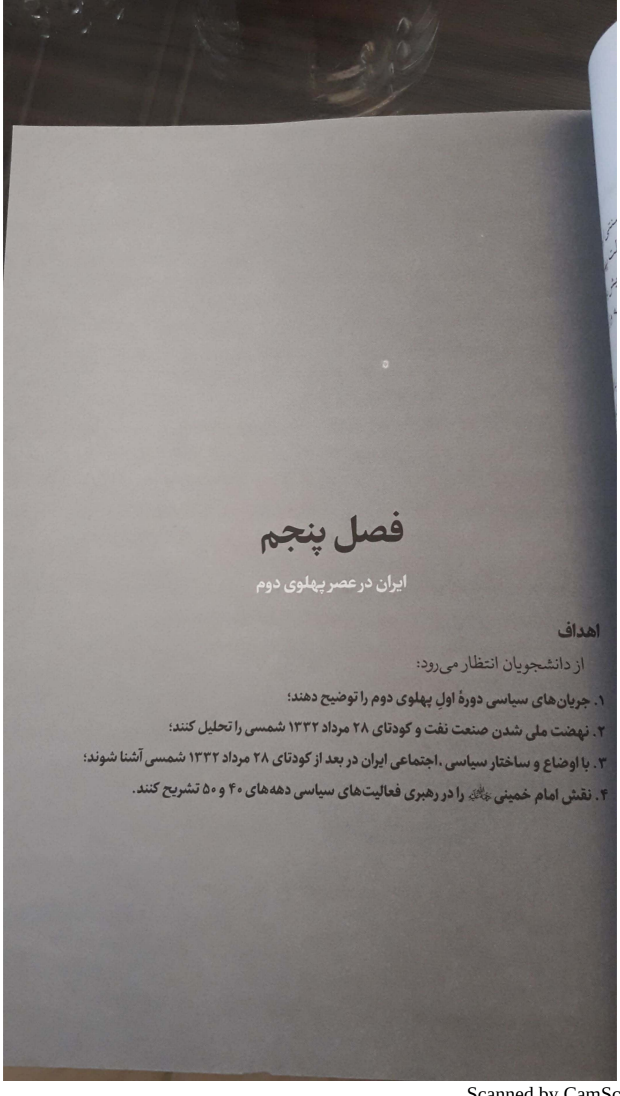
۱. روشنفکران عجول ایرانی، با توجه به نگرش وابسته خود، زمینهٔ روی کار آمدن استبداد رضاشاه را فراهم کردند و بدین سان، رضاشاه قانونگرایی را به عنوان مهم ترین دست آورد مشروطه پایمال نمود.

۲. رضاشاه با اثر پذیری از روشنفکران در راستای غربگرایی به نفی اسلام پرداخت و تلاش کردتا براین مبنا، نوسازی اجتماعی و سیاسی را در ایران اجرا کند.

۳. رضاشاه تنها خواسته های روشنفکران سکولار را نمایندگی می کرد. ناسیونالیسم شاهنشاهی، غرب، طرد تفکر مذهبی و استبداد ایرانی، مهم ترین مؤلفه های تفکر پهلویسم در طول سال های تسلط بر ایران را تشکیل می دادند.

۱. يرواند آبراهاميان، ايران بين دو انقلاب، ص٢٠٢.

۲. همان ، ص ۲۰۳.



همانگونه که پیش تراشاره شد، عصر پهلوی در ایران را، دوران «سلطه» ایگانگان می نامند که با ظهور رضاشاه آغاز گردید. از دلایل عمدهٔ سلطه پذیری ایران در این دوره، رخدادها و نزاعهای بین المللی و تغییر قواعد بازی سیاسی در نظام بین الملل بوده است. در ادامه، با حاکمیت بلشویک ها در شوروی سابق، عرف نظام بین الملل پس از جنگ جهانی دوم به دو قطب شرق و غرب تعریف گردید. بنابراین، هر قطبی در پی جلب و حفظ منافع و منابع خود در نقاط حساس و استراتژیک جهان، منطقه و خصوصاً خاورمیانه بود. ایران به لحاظ موقعیت اقتصادی و ژئوپولیتیکی آ، اهمیت بسیاری هم برای جهان شرق و هم غرب داشته است. بنابراین دقیقاً و تحقیقاً قابل اثبات است که در طول عصر پهلوی در ایران، سیاست های متخذه، یا شرقی بوده و یا انگیزه و ابزار غربی در آن دیده می شود.

پایان دوره پهلوی اول، در کنار عوامل داخلی، بسیار متأثراز تحولات جدید جهانی و تنازع بین المللی برای جابه جایی قدرت است. تب و تاب جنگ جهانی دوم و تلاش قدرت های پیروز در جنگ اول جهانی برای ممانعت از ظهور و سلطهٔ رقبای جبهه متحد، ایران را نیز بین نصیب نکرده و موجب تغییر ساختاری در نظام سیاسی ایران شده است. بنابراین با حمله آلمان در ابتدا به لهستان و سپس به شوروی سابق در ۱۳۱۸ شمسی، آتش جنگ جهانی دوم روشن شد و خیلی زود بسیاری از کشورهای قدرتمند جهانی و برخی دولت های منطقه را درگیر خود کرد. ایران در این جنگ به لحاظ امنیتی، اقتصادی و ژئوپولیتیکی نقش پل ارتباطی جبههٔ متحدین و متفقین را ایفا می کرد. مطمئناً آنچه عمده ترین دلیل اشغال

<sup>1.</sup> Ascendancy.

<sup>2.</sup> Geopolitical.

نظامی ایران در شهریور ۱۳۲۰ شمسی توسط جبههٔ متفق (انگلیس، فرانسه و آمریکا) بوده است، کسب و حفظ منافع آنان در ایران و منطقه خاورمیانه است که مهم ترین آن ها عبارتند از:

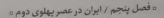
- تضعیف دول محور با ردّ سیاست بی طرفی ایران؛
- ارسال کمک به شوروی از طریق خطوط ارتباطی ایران؛
  - حفظ منابع نفتي در شمال و جنوب ايران؛
    - حفظ منابع انگلیس در هندوستان؛
- جلوگیری از گسترش ناسیونالیسم پان آریایی در میان گروه های ایرانی، متأثر از نفوذ آلمانی ها؛
  - ایجاد کمربند امنیتی از شرق به غرب.

بنابراین، از ثمرات و نتایج جنگ جهانی دوم و اشغال نظامی ایران، ادامه سلطنت پهلوی، اما به دست محمدرضا پهلوی بود. محمدرضاشاه بنا به خواست متفقین و نه با تکیه بر حمایت مردمی، به قدرت رسید. او با توجه به کارهای پدرش از محبوبیت اجتماعی چندانی برخوردار نبود. از این رو، در این سال ها با تردید و دلهره برای بقا و به دست آوردن اعتبار و نفوذ اجتماعی کوشش می کرد. دوران حکومت پهلوی دوم را به لحاظ بروز تغییرات، تحولات و جریانات سیاسی .اجتماعی می توان به دو دورهٔ مهم تقسیم کرد:

## دورهٔ نخست: ۱۳۲۰،۱۳۲۰ش

این دوره از حکومت محمدرضاشاه و ساختار نظام سیاسی ایران از ویژگی های سیاسی مهمی مانند: فقدان قدرت و اختیارات کامل در دستان محمدرضاشاه، استقرار اقتدار رژیم پهلوی برپایه های دربار، ارتش و بوروکراسی، تکثر و پراکندگی قدرت در میان سطوح مختلف جامعه ایران، بروز تحرکات سیاسی و مشارکت گسترده مردمی، گسترش مناسبات سیاسی، حضور فعال احزاب و جناح های سیاسی در عرصه سیاسی .اجتماعی، کسب آزادی نسبی

1. Pan Aryan.



مطبوعات و رسانه ها و تعادل و تعامل قدرت میان قوه مجریه و مقننه برخوردار بود. حزب توده (نماینده جریان چپ)، جبهه ملی (نماینده جریان ملی) و مجمع مسلمانان مجاهد، فداییان اسلام و مراجع (نماینده تشکلهای مذهبی) در شمار احزاب و جناحهای سیاسی این دوره جای داشتند که در سطور بعدی به نقش آن ها اشاره میکنیم.

## الف. نقش احزاب، گروهها و نیروهای درگیر

#### ۱. حزب توده

حزب توده، در اوایل دههٔ ۲۰ از اجتماع تشکلهایی مانند حزب سوسیال دموکرات و حزب کمونیست ایران پدید آمد. حزب سوسیال دموکرات، همان حزب اجتماعیون عامیون بود که در دوران مجالس سوم و چهارم با پذیرش اقتصاد سوسیالیستی و ادعای طرف داری از عقاید اسلامی نام «سوسیال دموکرات» بر خود نهاد. حزب کمونیست ایران، در دوران مجلس چهارم در سایهٔ ارتش سرخ، اولین کنگره حزبی خود را در بندر انزلی برپا کرد. این حزب در انزلی به کشف حجاب، تبدیل مساجد به انبار و آتش زدن قرآنها پرداخت. دستهٔ سوم از تشکیل دهندگان حزب توده، گروه ۵۳ نفری به رهبری «محمدتقی آرانی» بود. اعضای این گروه، پیش از دستگیری، به مطالعه درباره مارکسیسم مشغول بودند و چون در شهریور ۱۳۲۰، تنها ۵۳ تن از آنها جان سالم به در بردند و آزاد شدند، به ۵۳ نفر شهرت یافتند.

حزب توده توانست تا سال ۱۳۲۴ شمسی قدرتمندترین و تشکیلاتی ترین حزب ایران را به وجود آورد. در ابتدای شکلگیری، حزب توده کاری به ملّیت و مذهب مردم نداشت؛ از اسلام و روحانیت انتقاد نمی کرد و منافع ملی ایران، به خصوص در بحث سیاست خارجی، استقلال را به رسمیت می شناخت؛ شعارهای بسیار آرمانی، انسانی و عدالت محورانه ای سر می داد و توسعهٔ ناموزون آن روزگار را به نقد می کشید. آزادی و برابری خواهی حزب توده در شعارهایش باعث جذب تقریباً همهٔ متفکران آن روزگار شد. به تدریج حمایت حزب توده از شوروی علنی شد. در ابتدا حزب تظاهراتی را در تهران تدارک دید و اعلام کرد که نفت شمال باید به شوروی واگذار شود. به تدریج که مسائل مربوط به چالشهای ایران و شوروی شکل باید به شوروی واگذار شود. به تدریج که مسائل مربوط به چالشهای ایران و شوروی شکل

۱. مرتضی علویان، روحانیت و جامعه پذیری سیاسی، ص۸۱.

گرفت، حزب توده جانب شوروی را گرفت. در این زمان حزب توده از جدایی کردستان و آذربایجان از ایران حمایت می کرد. این خطای استراتژیک و عمل سیاسی ناشیانه حزب توده باعث شد که چهرهاش در افکار عمومی کاملاً مخدوش شود.

بدین ترتیب، حزب توده علی رغم مخالفت بدنهٔ آن در راستای هماهنگی با منافع شوروی حرکت کرد و منافع ملی ایران را به خطر انداخت. در این شرایط قوام مجبور شد برای حل بحران، سه توده ای را وارد کابینه اش سازد. «اسکندری» وزیر بازرگانی، «کشور» وزیر فرهنگ و «یزدی» وزیر بهداری از حزب توده بودند. قوام سرانجام با فشار بین المللی توانست حزب وابستهٔ دموکرات در آذربایجان و کردستان را ناکام بگذارد. در نتیجه، سال ۱۳۲۴ شمسی را به گونه ای می بایست خودکشی حزب توده به حساب آورد. کم کم نخست وزیران محافظه کاری که طرف دار انگلیس بودند، حزب توده را به حاشیه کشاندند و رسانه هایشان را بستند. اوج سرکوب حزب توده به سال ۱۳۲۷ برمی گردد؛ سالی که شاه مورد سوء قصد قرار گرفت و این اقدام به توده ای ها نسبت داده شد. حال دیگر نیروهای ملی و مذهبی از توده خارج شده بودند و متفکرانی چون هدایت، آل احمد و ملکی این حزب را قبول نداشتند. بسیاری از اعضا و سران حزب توده دستگیر، اعدام و تبعید شدند.

در سال ۱۳۲۷ مطبوعات و فعالیتهای سیاسی حزب توده غیرقانونی بود و آنها به صورت مخفیانه و زیرزمینی با مخاطبان محدود فعالیت می کردند. به ناگاه با روی کار آمدن مجلس چهاردهم و قدرتمند شدن فراکسیون ملی و آغاز نخست وزیری «محمد مصدق» حزب توده قدرت گرفت. مصدق، سیاستگذاری ملی و میانه بود که به تساهل و مدارا اعتقاد داشت. اهداف جبههٔ ملی پای بندی به مشروطه، دفاع از قانون اساسی، آزادی شهروندان و استقلال ایران در محیط خارجی بود. برهمین اساس، با همراهی بدنهٔ مذهبی جامعه و فداکاری های زیاد، نفت ایران ملی شد و انگلیس از ایران بیرون رفت. در سالهای ۴۲ تا ۳۲ به علت باز شدن فضای عمومی جامعه و تساهل بسیار بالای مصدق، حزب توده قدرت فراوان گرفت. حزب شعبههای خود در شهرستانها و استانها را باز کرد و روزنامههای آن، یعنی مصلحت، شهباز و جهان زنان شروع به فعالیت کردند. در ابتدا حزب توده گرایش به نقد شدید مصدق داشت، چراکه او را سرمایه داری بورژوا می شناختند که طرف دار طبقهٔ

ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

متوسط است. آن ها سیاست های مصدق را عوام فریبی می دانستند که در نهایت سلطهٔ سرمایه داران و به خصوص کشورهای غربی را افزایش می دهد.

تا حدی حزب توده از نفوذ و محبوبیت مصدق احساس ترس می کرد، چراکه به جزتودهٔ چپگرایک روایت ملی و معتدل توانسته بود افکار عمومی شهروندان را به دست آورد؛ این در حالی است که پس از قیام ۳۰ تیرو حمایت مجدد آیت الله کاشانی از مصدق، حزب توده نیز مصدق را قبول کرده بود و از سیاست ملی گرایانهٔ نفت او دفاع می کرد. در این زمان حزب توده دوباره خطای بزرگی در تحلیل هایش انجام داد، چراکه به این نتیجه رسیده بود که مصدق رئیس جمهور ایران خواهد شد و سیستم پادشاهی مشروطهٔ ایران در اثر انقلابی رادیکال نابود خواهد شد. سخنرانی های رهبران حزب و مطبوعات توده، همه بر انقلاب رادیکال و براندازی رژیم پهلوی تأکید داشتند.

در واقع بعد از طرف داری مردم از مصدق، حزب توده می خواست خواسته های سیاسی نهضت ملی را به شکل رادیکال و گسترده دنبال کند. حزب توده از براندازی شاه، تغییر قانون اساسی، گسترش دموکراسی، اعلام جمهوری و تقسیم اراضی دفاع می کردند. این سیاست های انقلابی، سوسیالیستی و جمهوری خواهانه، نهضت ملی ایران را با تفرقه و سرانجام شکست روبه رو کرد. صحنهٔ سیاست باید با عقلانیت آرام و محافظه کار و عمل گرا همراه باشد، در حالی که حزب توده به شدت آرمانی و رادیکال بود. سرانجام براثر تفرقهٔ میان رهبران ملی شدن نفت، ورشکست شدن اقتصاد ایران، انزوای دیپلماتیک ایران در صحنهٔ بین الملل و مداخلهٔ نیروهای خارجی، مصدق با کودتایی بسیار آرام کنار رفت و شاه مجدداً بین الملل و مداخلهٔ نیروهای خارجی، مصدق با کودتایی بسیار آرام کنار رفت و شاه مجدداً قدرت را به دست گرفت.

حزب توده ضربهٔ بسیار بزرگی در سال ۳۲ خورد، به طوری که رهبران آن تبعید شدند و از داشتن نشریه و دفترهای رسمی محروم گردیدند. در سال ۴۲ حزب توده از قیام پانزدهم خرداد حمایت کرد و مخالف دستگیری امام خمینی شد. از سال ۳۹ تا ۵۶ نشریات صبح امید، مردم و دنیا صدای توده ای ها بودند. از سوی دیگر، رادیوپیک ایران صدای مهاجران توده ای بود که وقایع سیاسی .اقتصادی ایران را تحلیل می کردند. به تدریج کیانوری جانشین اسکندری شد که رویه ای بسیار نزدیک تر به گروه های مذهبی داشت و طرف دار امام

خمینی بود. حزب توده در ابتدای انقلاب اسلامی حزبی بسیار بزرگ، اما قدیمی شده بود و سیاست مداران و مبارزان پیرو سال خورده و باسابقه ای به اندازهٔ نیم قرن در آن حضور داشتند؛ بنابراین حزب برای جلب مردم می بایست دست به کار می شد. از سویی، مارکسیست های جوان مثل فداییان و مجاهدین شکل گرفته بودند که به مبارزه و عملیات مسلحانه اعتقاد داشتند. مارکسیست های جدید، توده را حزبی پیر، ازکارافتاده و محافظه کار می دانستند. از سوی دیگر، مردم به سمت احزاب، اصناف و سیاست مداران اسلام گرا تمایل پیدا کرده بودند.

در این شرایط بود که حزب توده به صورت ناخود آگاه در درون انقلاب سال ۱۳۵۷ قرار گرفت. برخی از رهبران تبعید و زندانی شده به صحنهٔ سیاسی بازگشتند. روزنامه های دنیا و نامهٔ مردم به همراه بسیاری از نشریات دیگر صدای حزب توده را منتقل می کردند. حزب توده از سال ۵۷ تا ۶۱ دوران باشکوهی داشت؛ طرف دارانی پیدا کرد، تشکیلات خود را علنی ساخت و در انقلاب سال ۵۷ مشارکت کرد. کیانوری، میرزایی، طبری، پرتویی، آوانسیان، عمویی، کسرایی، اخگرو... به صحنهٔ سیاست بازگشتند. آن ها در ابتدای انقلاب برخلاف فداییان و مجاهدین، با رهبری کیانوری خط امام و مواضع جمهوری اسلامی را قبول کردند.

در همین راستا، حزب توده با نهضت آزادی و سایر نیروهای رادیکال چپگرا مخالفت و از جمهوری اسلامی دفاع کرد. به اعتقاد حزب توده، آن ها می توانستند با حفظ مواضع اصلی خود و هم نوایی با نیروهای انقلاب در مرحله ای حساس از تاریخ ایفای نقش کنند. در ابتدا به مدت چهار سال حزب توده کاملاً علمی فعالیت کرد. آن ها روی کانون نویسندگان، نفوذی های خود در ارتش، خانه های تیمی، نشریات و پایگاه مردمی خود بسیار حساب باز نفوذی های خود در ارتش، خانه های تیمی، نشریات و پایگاه مردمی خود بسیار حساب باز کرده بودند. حمایت از بستن سفارت آمریکا، انقلاب فرهنگی و سقوط دولت بازرگان، همه و همه باعث شده بود که توده انقلاب اسلامی ایران را در ابتدا انقلابی ملی و دموکراتیک و بعدها انقلابی ضدامپریالیستی و مردمی بنامد. هدف حزب توده از همراهی با انقلاب، تکمیل آن براساس غایت خود بود. حزب توده اعتقاد داشت تا جایی باید با انقلاب رفت، اما به ناگاه آن را جلوتر برد.

در سال ۱۳۶۱، حزب توده اولین مخالفت ها را شروع کرد؛ برای مثال، مخالفت با جنگ

پس از فتح خرمشهر. آنان استد لال می کردند دیگر نباید جنگ را ادامه داد. در نشریات خود روحانیت را نقد کرده و سیاستهای امام و حزب جمهوری اسلامی را قبول نداشتند. به تدریج با توجه به اطلاعاتی که «کوزیچکن»، جاسوس انگلیس در شوروی که در شوروی پست سفارت داشت، افشا کرد و همین طور زیر نظر گرفتن کادر حزب توده، مشخص شد این حزب در حال جاسوسی برای شوروی به قصد طراحی کودتاست. در تقابل با این کودتا، در تاریخ هفدهم بهمن ۱۳۶۱، ساعت ۴۰۳: صبح، عملیات امیرالمؤمنین ایا انجام شد و کیانوری و چهل تن از سران توده دستگیر شدند. ۱۷۰ کادر حزب و پانصد عضو آن در شهرستان ها به همراه هشتاد خانهٔ تیمی حزب کشف شدند که در آن ها سلاح هایی نیز به دست آمد. سران حزب اعتراف کردند که جاسوس شوروی بوده و قصد کودتا داشتند. آنها نیتهای مخفی شان را آشکار کردند و از نگه داری سلاح، اقدامات جاسوسی، دادن اطلاعات و اقدامات ضدانقلابی پرده برداشتند. این گونه بود که در اردیبهشت سال ۱۳۶۲ شمسی حزب اقدامات ضدانقلابی پرده برداشتند. این گونه بود که در اردیبهشت سال ۱۳۶۲ شمسی حزب توده منحل شد. سران و رهبران توده برخی دستگیر شدند و برخی مهاجرت کردند.

#### ۲. جریان مذهبی

ضلع دوم جریان فکری در این دوره، در اختیار مذهبیون با رهبری روحانیون و مراجع بود. قطبهای نیروهای مذهبی در عصر پهلوی دوم را می توان در نیروهای ذیل خلاصه کرد: مجمع مسلمانان مجاهد به رهبری آیتالله کاشانی، فداییان اسلام به رهبری نواب صفوی، انجمن های اسلامی و آیتالله بروجردی.

مجمع مسلمانان مجاهد، که با جبهه ملی در اتحاد بود، در ظاهر با شمس قنات آبادی و در واقع با آیت الله کاشانی رهبری می شد. آیت الله کاشانی سیاسی ترین مجتهد برجستهٔ ایرانی در سال های دههٔ ۲۰ و ۳۰ به شمار می آید. در آن سال ها که علمای حوزه تمایلی به دخالت در سیاست نداشتند، آیت الله کاشانی با جدیت تمام وارد فعالیت سیاسی شد و توده های مذهبی را به سود نهضت ملی به عرصهٔ سیاست کشاند. آیت الله کاشانی براین باور بود که جدایی دین از سیاست توطئه انگلیسی هاست. او تأکید می کرد اسلام دین سیاسی

۱. سید ابوالقاسم کاشانی، مجموعه مکتوبات، سخنرانی ها و... آیت الله کاشانی، به کوشش: م. دهنوی، ج۲، ص۲۰۶.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

است و مقررات و قانون های اسلامی برای دنیا و آخرت مسلمانان است. او میگفت: «من بنا به وظیفهٔ دینی و روحانی خود، در امور سیاسی دخالت میکنم.»

فداییان اسلام که شهرت آنان مدیون کلام نافذ رهبر آنان، نواب صفوی، و ترورهای پرسروصدای آنان در تاریخ معاصر ایران است، گرایشی مذهبی و انقلابی به شمار می رود که طی یک دهه با فعالیت سیاسی جدی (۱۳۳۴،۱۳۲۴)، تأثیر عمیقی در صحنه سیاسی و مذهبی ایران برجای گذاشت. این حرکت، پس از یک دوره سرکوبی دینی و مذهبی شدید دوره رضاخان، آغاز شد و با هدف ایجاد حکومت اسلامی و اجرای قوانین اسلامی به سرعت رشد کرد. آن ها مدت کوتاهی به وسیله آیتالله کاشانی با جبهه ملی اتحاد یافتند. فداییان اسلام با تبلیغات و ترورهای پیاپی، موقعیت مناسبی برای به قدرت رسیدن دولت ملی فراهم آوردند. مهم ترین برنامه های سیاسی و اجتماعی سازمان فداییان اسلام، پیروی شاه از فراهم آوردند. مهم ترین برنامه های سیاسی و اجتماعی سازمان فداییان اسلام، پیروی شاه از اساس معیارهای اسلام و لزوم برکناری او در صورت زیر پا نهادن شرع، احقاق حقوق مشروع محرومان بر اساس معیارهای اسلامی، احداث خانه های ارزان قیمت، توزیع رایگان زمین های کشاورزی، بهداشت رایگان و در بود. ۲

انجمن اسلامی دانشجویان، از تشکلهایی بود که بلافاصله پس از شهریور بیست ایجاد شد. هرچند ظاهراً در سیاست مداخله نداشتند، در واقع نقشی سیاسی ایفا کردند. براساس اساسنامه این انجمن، هدف از ایجاد آن چهار مسئله بوده است: ۱. اصلاح جامعه برطبق دستورات اسلام؛ ۲. کوشش در ایجاد دوستی و اتحاد بین افراد مسلمان، مخصوصاً جوانان روشنفکر؛ ۳. انتشار حقایق اسلامی به وسیله ایجاد مؤسسات تبلیغاتی و نشر مطبوعات؛ ۴. مبارزه با خرافات. ۳ هدف عمدهٔ آنها، آشتی دادن متخصصان غیرمذهبی با اسلام از طریق فعالیت فرهنگی و ارائه اسلام به عنوان دینی سازگار با دانش بود. انجمنهای اسلامی از آغاز و سپس در طول دههٔ ۲۰ در نقاط مختلف کشور گسترش یافتند و راه را برای فعالیت فزونتر

۱. همان، ج۱، ص۱۲۰.

۲. جمعی از نویسندگان، سلسله پهلوی و نیروهای مذهبی به روایت تاریخ کمبریج، ترجمه: عباس مخبر، ص۲۹۷.۲۹۵.

۳. مسعود كوهستانى نژاد، چالش مذهب و مدرنيسم در ايرانِ نيمهٔ اول قرن بيستم، ص٢١٥.

افرادی چون دکتر شریعتی که دارای همان هدف بودند، باز کردند. از میان این انجمن ها می توان به انجمن های اسلامی دانشجویان، پزشکان، مهندسان و آموزگاران اشاره کرد.

قوی ترین و عمده ترین مرکز مذهبی جامعه در این دوره، قم به رهبری آیتالله بروجردی بود. قدرت آیتالله بروجردی عمدتاً ناشی از مرجعیت ایشان بوده که سایر قطبهای مذهبی کشور در سایهٔ او، وحدت و هم آهنگ می شدند. مهم ترین نقشی که آیتالله بروجردی در این مقطع از تاریخ تشیع و در مسیر تداوم حرکتهای سیاسی شیعی ایفا کردند عبارتند از:

- تمرکز مرجعیت در شخص واحد؛ این امر موجب انسجام و وحدت نیروهای مذهبی میگردید.
- انتقال مرجعیت از نجف به ایران؛ استقرار مرجعیت در قم در عملکرد سیاسی نیروهای مذهبی نقش تعیین کننده ای داشت، زیرا موجب آگاهی و حضور بیشتر مراجع و روحانیون در مسائل سیاسی شده و دسترسی مردم را نیز به آن ها تسهیل می کرد.
- توسعه کمّی و کیفی حوزهٔ علمیه قم؛ وجود مرجعی قوی در قم، جاذبه های لازم و هم چنین امکانات مادی و مورد نیاز را برای گسترش کمّی و کیفی حوزه های علمیه فراهم می کرد. این امر در شرایطی توسط آیت الله بروجردی در حال محقق شدن بود که حوزه های علمیه دوران سخت حاکمیت استبدادی رضاشاهی را پشت سر گذاشتند.
- توسعهٔ شبکهٔ ارتباطی قم با نقاط مختلف ایران؛ این امر عمدتاً با اعزام مبلغان در ایام مذهبی محقق می گردید. ۱

#### ٣. جبههٔ ملی

«جبههٔ ملی» که یکی از مهم ترین تشکیلات سیاسی ملی گرا بوده، در اواخر دههٔ ۱۳۲۰ شمسی به رهبری دکتر مصدق به وجود آمد. دکتر مصدق به همراه هجده تن دیگر در اعتراض به تقلب در انتخابات مجلس شانزدهم، در دربار متحصن شدند. افراد شرکت کننده در تحصن، بعدها با تجمع در خانه دکتر مصدق، سازمان جبهه ملی را تشکیل داده که

١. حميد پارسانيا، حديث پيمانه، ص٧٨٧.

هدف آن ایجاد حکومت ملی بود. این سازمان در آبان ۱۳۲۸ به طور رسمی اعلام موجودیت كرد. اجبههٔ ملى در ابتدا مورد حمايت بخش مهمى از نيروهاى مذهبي از جمله آيت الله کاشانی قرار گرفت، اما این حمایت تا زمانی که مصدق در دورهٔ دوم نخست وزیری خود عمل غیردوستانهای نسبت به نیروهای مذهبی و برخی شخصیت های اصلی جبهه ملی اعمال نکرده بود، ادامه داشت. با سقوط دولت مصدق و روی کار آمدن زاهدی فعالیت احزاب وابسته به جبهه ملی ممنوع شد و سران آن زندانی شدند و بعد از یک دوره رکود، در سال ۱۳۳۹ شمسی سران نهضت با تشکیل دوبارهٔ سازمانی سیاسی که نام آن را «جیهه ملى دوم " گذاشتند به توافق رسيدند. جبهه ملى دوم سعى در تجديد حيات جبهه ملى داشت. به قدرت رسیدن دکتر علی امینی در سال ۱۳۴۰ شمسی اگرچه شرایط نسبتاً مطلوبی را برای فعالیت مجدد جبهه ملی فراهم آورد، اما به دلیل فقدان استراتری منسجم از سویی و اختلافات داخلی از سویی دیگر، ملتون نتوانستند در قالب جبهه ملی دوم، گام مؤثری در تجدید حیات سیاسی خود بردارند. مشکل دیگرآنان در برخوردشان با دولت دکترامینی بود. در شرایطی که امینی درگیرنبردی آشکار با شاه بود و طبعاً از هر کمکی در این مصاف استقبال می کرد، جبههٔ ملی حاضرنشد با وی همکاری کند. سقوط امینی در سال ۱۳۴۱ شمسی منجر به انتقال مجدد قدرت به طور کامل به شاه شد. شاه نیزاگرچه در ابتدا توسط نخست وزیرش، امیر اسدالله عَلَم، حالت مدارا با جبههٔ ملی را در پیش گرفت، به تدریج و بالاخص به دنبال سركوبي قيام پانزدهم خرداد سال ١٣٤٢، فشار براپوزيسيون را افزايش داد وعملاً این جبهه نیز در بهره برداری از فعالیت های خود ناکام ماند و در اوایل ۱۳۴۳ منحل

تلاش و مذاکرات مفصل بین رهبران و اعضای ارشد جبههٔ ملی منجر به تشکیل «جبهه ملی سوم» در سال ۱۳۴۴ گردید؛ اما این تشکل تازه نیز راه به جایی نبرد. پیدایش «جبهه ملی دوم» و «جبهه ملی سوم» در مدتی کوتاه، بیانگرناکامی ملیون در ارائه خط مشی منسجم و مؤثری در مخالفت با رژیم شاه است. در آستانه انقلاب اسلامی، «جبهه ملی چهارم» مرکب

۱. محمدعلی همایون کاتوزیان، مصدق و نبرد قدرت، ترجمه: احمد تدین، ص۱۵۱. ۲. علی کویمی مله، «چهل سال جبهه ملی»، مجله پانزده خرداد، ش۲۱، ص۴۵.

از حزب ایران به رهبری «کریم سنجابی» و حزب مردم ایران به رهبری «داریوش فروهر» شکل گرفت. این جبهه در سرنگونی رژیم شاه نقشی اندک ایفا کرد و بخش کمی از اقشار دانشگاهی و تحصیل کرده را نمایندگی نمود و پس از پیروزی انقلاب نیز گرچه در دولت موقت پستهای حساسی را به خود اختصاص داد، لیکن عمر دولتش حتی کوتاه تراز عمر دولت موقت بود.

## ب. نهضت ملی شدن صنعت نفت و کودتای ۲۸ مرداد

مهم ترین واقعه تاریخی در این مقطع زمانی که نقش بسزایی در تحولات سیاسی اجتماعی ایران ایفا کرد، مسئله ملی شدن صنعت نفت ایران بود؛ موضوعی که تمام جریانات فکری و سیاسی ایران در آن تمرکز کردند و تحرک قابل ملاحظه ای در بافت سیاسی ایران و چرخش نخبگی ایجاد کرد. ملی شدن نفت ایران مسئله ساده و بی مقدمه ای نبود، بلکه متأثر از یک سری بسترها و زمینه های سیاسی .اقتصادی در عرصه های داخلی و خارجی بوده است . اهم این عوامل و زمینه های بسترساز، عبارت بودند از:

- رقابت قدرت ها برسر گرفتن امتیاز نفت شمال؛
- غارت منابع نفتی ایران به مدت نیم قرن توسط بیگانگان (به ویژه انگلستان)؛
  - ملی شدن صنعت نفت در برخی کشورهای نفت خیز؛
  - بی لیاقتی و بی تدبیری دولت مردان در بهبود اوضاع اقتصادی کشور؛
    - عدم بهرهمندی ملی از درآمدهای نفتی؛
  - نارضایتی مردم و نخبگان سیاسی از اوضاع نفتی و اقتصادی کشور؛
- فضای نسبتاً باز سیاسی دههٔ ۱۳۲۰ و افزایش مطالبات اقتصادی مردم از شرکت نفت حنوب؛
  - افزایش بینش سیاسی مردم و شناخت ماهیت استثماری شرکت نفت جنوب.
    - تصویب قانون موازنهٔ منفی در مجلس.

در جریان سالهای پیش و پس از ملی شدن صنعت نفت، شخصیت هایی، رهبری هضت را عهده دار بودند که دکتر مصدق و آیت الله کاشانی را به عنوان برجسته ترین آن ها

مى توان نام برد. انتخاب آيت الله كاشاني و دكتر مصدق در مجلس شانزدهم زمينه رابراي ادامهٔ نهضت ملی صنعت نفت فراهم آورد. در این مجلس قرار شد کمیسیون مخصوص نفت تشکیل شود. اعضای این کمیسیون درخواست ملی شدن صنعت نفت را مطرح کردند، ولی به علت کمبود امضا، در صحن عمومی مجلس مطرح نشد. در این زمان آیت الله کاشانی طی بیانیهای از مردم ایران خواست آن قدر درباره ملی شدن صنعت نفت پافشاری کنندنا دولت انگلستان ناچار به اطاعت از افکار عمومی شود. مشکل اصلی برسرراه کمیسیون ویژهٔ نفت، رزم آرا نخست وزیر وقت بود. این مهرهٔ استعماری به دست فداییان اسلام برداشته شد و در نهایت، نفت ایران در هفدهم اسفند ۱۳۲۹ ابتدا در کمیسیون نفت و انرژی مجلس شورای ملی به اتفاق آراء، ملّی اعلام گشته و سپس در ۲۴ اسفند، مجلس شورای ملی و در نهایت مجلس سنا نیز در ۲۹ اسفند ۱۳۲۹ آن را تصویب کردند. در اردیبهشت ۱۳۳۰ کمیسیون نفت طرحی نُه ماده ای در راستای اجرایی شدن ملی شدن نفت را تصویب کرد. در همین تاریخ و پس از استعفای حسین علاء (به عنوان نخست وزیر)، مجلس شورای ملی و مجلس سنا به اتفاق آراء، محمد مصدق را به نخست وزیری برگزید.

نهضت ملی شدن صنعت نفت ایران، یکی از نقاط عطف بسیار مهم در تحولات سیاسی .اقتصادی ایران است. این نهضت آغاز خروج ایران از استعمار و استثمار بیگانگان بوده است. اما نهضت ملی شدن نفت و قیام علیه سلطه گری های بیگانگان، با مشکلات و موانعی روبه روشد که منجر به شکست نهضت و بازگشت مجدد استبداد داخلی و استعمار خارجی گردید. برخی از عوامل شکست نهضت و در نهایت، ایجاد زمینه برای کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ علیه دولت ملی دکتر مصدق را می توان این گونه برشمرد:

- عدم حل و فصل مناسب مسئله نفت توسط مصدق؛ ملى كردن صنعت نفت براى دكنر مصدق، بیشتر مسئلهای سیاسی بود تا مسئله اقتصادی. رهبران جبهه ملی، خود را در جبههای سیاسی برای کسب استقلال سیاسی اقتصادی از انگلستان می دیدند. بنابراین برای مصدق، مسئله نفت صرفاً مسئله ای فنی و اقتصادی نبود تا به کارشناسان مربوطه

- اختلافات سیاسی در میان نیروهای نهضت؛ گرچه در دورهٔ اولِ نخست وزیری مصدف،

ائتلاف جبهه ملی به عنوان نیرویی غالب در عرصهٔ سیاسی مطرح بود، اما در دوره دوم، اختلاف شدیدی بین گروه های سیاسی درگرفت. در واقع قدرت مصدق برانبوهی از نیروهای سیاسی .اجتماعی متعارض و متفاوت استوار بود. در میان اختلافات نیروهای نهضت، اختلاف درونی احزاب تشکیل دهندهٔ جبهه ملی و اختلاف میان دکتر مصدق و آیتالله کاشانی تأثیر بیشتری در شکست نهضت داشت. احزاب موجود در جبهه ملی، دارای خط مشی ها، اعتقادات ایدئولوژیک و اهداف سیاسی .اقتصادی بسیار متفاوتی بودند؛ به گونهای که برخی (حزب ایران) کاملاً لیبرال و دموکرات بوده، در حالی که گروهی (حزب زحمتکشان) هیچ اعتقادی به راه حل های دموکراتیک نداشتند.

- نقش نیروهای محافظه کار وابسته به دربار و بیگانگان؛ از جمله نیروهای مؤثر در شکست نهضت، دخالت های شاه و عوامل دربار بودند. البته عناصر محافظه کار و وابسته به انگلستان مانند اسدالله علم، علی منصور، ابوالحسن ابتهاج، علی سهیلی و قوام السلطنه نیز، نقش مهمی در تخریب مصدق و انحراف و شکست نهضت ایفا کردند.

- دخالتهای آشکار و پنهان بیگانگان؛ بیگانگان، به خصوص انگلستان، با استفاده از شبکههای جاسوسی داخلی و بینالمللی سعی در سرنگونی دولت مصدق داشتند. انگلیسی ها با استفاده از افکار عمومی و ارتش ناراضی، زمینه های انجام کودتا علیه مصدق را فراهم کردند. لذا ارتشبد زاهدی به عنوان رهبرسیاسی این کودتا انتخاب شد. در نهایت کودتای انگلیسی . آمریکایی علیه مصدق در ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ انجام و دکتر مصدق دستگیر و زندانی شد. ا

اما مهم ترین مسئله، نتایج و پیامدهای کودتای ۲۸ مرداد ۳۲ و تأثیر آن در عرصههای گوناگون سیاسی .اجتماعی ایران بود که به برخی از آنها اشاره می شود:

- روی کار آمدن دولت دست نشاندهٔ کودتا؛ پس از انجام کودتا، سرلشگر فضل الله زاهدی (که به پاس انجام کودتا به درجهٔ سپهبدی رسید) به نخست وزیری منصوب گردید. در واقع وظیفهٔ اصلی دولت کودتا، سرکوبی نهضت ملی و آماده کردن محیطی مناسب برای انجام

١. جلال الدين مدنى، تاريخ سياسي معاصر ايران، ج١، ص٩٨.

#### مقاصد امپرياليستى انگليس و آمريكا بود.

- بازگشت استبداد و اقدامات سرکوبگرانهٔ رژیم پهلوی؛ حضور اشغالگران در ایران و برقراری فضای باز سیاسی، مانع ادامهٔ فعالیت دستگاه پلیسی و امنیتی رضاشاه شد؛ اما با پیروزی کودتاچیان، شرایط برای ایجاد حکومت پلیسی و سازمان های امنیتی فراهم گردید.
  - تشكيل سازمان اطلاعات و امنيت كشور (ساواك)؛
    - برقراری روابط مجدد سیاسی با بریتانیا؛
- واقعهٔ شانزدهم آذر ۱۳۳۲؛ در چهاردهم آذر سال ۳۲، دانشجویان دانشگاه تهران در اعتراض به برقراری رابطهٔ مجدد ایران با انگلیس و ورود کاردار جدید انگلیس در تهران، دست به تظاهرات زدند. این تظاهرات به خارج از دانشگاه کشیده شده و منجربه زدوخورد و دستگیری تعدادی از دانشجویان شد. در شانزدهم آذر همان سال، با سفر ریچارد نیکسون (معاون رئیس جمهور وقت آمریکا) به تهران، شدت درگیری میان دانشجویان و مأموران نظامی بیشتر شده و منجر به شهادت سه تن از دانشجویان (مصطفی بزرگنیا، مهدی شریعت رضوی و احمد قندچی) گردید.
- قرار گرفتن مسئله نفت ایران به دست کنسرسیومی متشکل از آمریکا، انگلیس، فرانسه، هلند و آلمان؛
- تشدید بحران اقتصاد درهای بازتبدیل شد. گرچه درآمدهای نفتی ایران بعد از قرارداد کنسرسیوم سیاست اقتصاد درهای بازتبدیل شد. گرچه درآمدهای نفتی ایران بعد از قرارداد کنسرسیوم از ۳۴ میلیون در سال ۱۳۴۱ رسید، بی نظمی های مالی و هزینه های فراوان نظامی، موجب کسری بودجهٔ دولت و منجر به اخذ وام های سنگین از سایر کشورها، به خصوص آمریکا شده است. در طول شش سال (از سال ۳۴ تا ۴۰)، هزینه های نظامی به تنهایی ۴۰ درصدِ کل بودجهٔ کشور را به خود اختصاص داده بود. ا

۱. ایرج ذوقی، مسائل سیاسی اقتصادی نفت ایران، ص۲۵۲.

ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

#### دورهٔ دوم: ۱۳۳۲.۱۳۵۷ش

با کودتای نظامی علیه دکتر مصدق و ورود آمریکاییها به صحنه سیاسی ایران، محمدرضاشاه در پی تحکیم قدرت خویش برآمد و به نوعی با سبکی جدید، به نظام سیاسی ایران در دوران پهلوی اول رجعت کرد. وی نیزمانند پدرش با سیاستهای مختلف در پی تغییر فرهنگ دینی مردم ایران بود و آداب و بدعتهایی ناسازگار با اعتقادات اسلامی را به جامعه تحمیل کرد. مهم ترین ویژگی های فرهنگی پهلوی دوم عبارتند از:

- احیای سنت های پیش از اسلام در ایران؛
  - تأکید بر ایرانگرایی و پارسیگرایی؛
- تأکید برناسیونالیسم ایرانی در راستای وفاداری به سلطنت خاندان پهلوی براساس شعار «خدا، شاه، میهن»؛
  - اسلام ستیزی در مراکز آموزشی؛
  - ترویج و تعمیق آداب و عادات فرهنگی غرب؛
  - تضعیف و تحقیر روحانیت، علما و حوزه های علمیه؛
  - حمایت از گسترش و نفوذ عقاید باطل، بهویژه بهائیت؛
    - گسترش بی بندوباری در جامعه و ترویج مراکز ابتذال؛
      - رویارویی با فرهنگ و باورهای توده مردم.

از سوی دیگر، کودتای ۲۸ مرداد بار دیگر زمینه را برای استقرار قدرت مطلقهٔ فردی، تجمیع قدرت و بروز اقتدارگرایی فراهم کرد. بنابراین اوضاع و ساختار سیاسی .اجتماعی ایران را می توان به صورت ذیل خلاصه کرد:

- ادارهٔ کشور به صورت خودکامه و غیرمسئولانه توسط محمدرضاشاه؛
- کنترل احزاب سیاسی و جمعیت های غیردولتی توسط دستگاه های امنیتی کشور؛
  - عدم ایجاد شرایط لازم جهت توسعه سیاسی کشور؛

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

- بیگانه شدن ملت با نظام سیاسی و همهٔ اجزای آن؛
  - ایجاد فاصله میان مردم و تصمیمگیران سیاسی؛
    - تبدیل شدن قوای سهگانه به ابزار قدرت شاه؛
- اتکای سلطنت محمدرضاشاه بر پایههای دولت، دربار، بوروکراسی، ساواک و حزب رستاخیز.

با بروز جنگ دوم جهانی و حضور آمریکا در عرصهٔ سیاست خارجی ایران، معادلات قدرت سیاسی کاملاً تغییر کرد؛ بدین معنا که با صف بندی و تقسیمات سیاسی در سطح جهانی و تغییر تعادل قدرت میان دو بلوک شرق و غرب و حذف و تضعیف نفوذ شوروی در ایران، زمینه های کاهش نفوذ فکری و سیاسی حزب توده نیز فراهم گردید. از ۱۳۳۲ تا ۱۳۲۲، سیاست های داخلی ایران برمدار منافع آمریکا میگشت. آمریکا دو هدف اصلی و کلی را در ایران پی میگرفت: ۱. تغییر کامل ساختار اقتصادی و فرهنگی ایران در جهت تأسیس بازارهای مصرف و تأمین نیازهای اقتصادی آمریکا؛ ۲. اعطای نوعی دموکراسی کنترل شدهٔ آمریکایی جهت پیشگیری از نارضایتی هایی که ناگزیر به سوی مقاومت های قهرآمیز در حال پیشروی بود. ا

بنابراین پس از کودتای ۲۸ مرداد، جبهه ملی و حزب توده به احزابی ضعیف تبدیل شده، به خاموشی گراییدند. آنها در اوایل دههٔ ۴۰، مجدداً حضوری هرچند ضعیف از خود به نمایش گذاشته و سپس صحنه را ترک کردند و به احزابی در تبعید تبدیل شدند. اما گروهها و شخصیتهای فکری سیاسی جدیدی فعال شدند که در ادامه به نقش آنها اشاره میکنیم.

# الف. نقش احزاب، گروهها و شخصیتهای فکری .سیاسی

## ۱. گروههای دارای گرایش مبارزهٔ مسلحانه

در اغلب تحلیلهایی که در پاسخ به چرایی افزایش مبارزهٔ مسلحانه با رژیم پهلوی در دهه های ۴۰ و ۵۰ ارائه می شود، قیام پانزدهم خرداد ۲۲ نقطهٔ اتکا و مبدأ به شمار می رود.

١. حميد پارسانيا، حديث پيمانه، ص٢٩٤.

کشتار مردم در قیام پانزدهم خرداد ۱۳۴۲ و قلع و قمع گستردهٔ مخالفان در ماههای پس از قیام، عده ای از مخالفان رادیکال را به این جمع بندی رساند که شیوهٔ مبارزه باید از سیاسی به نظامی تغییریابد.

#### ۱-۱. سازمان چریکهای فدایی خلق

«سازمان چریک های فدایی خلق» در فروردین ۱۳۵۰ با صدور بیانیهای وجود خود را اعلام کرد. ایدئولوژی این سازمان مارکسیسم لنینیسم و استراتژی و مشی آن سرنگونی رژیم از طریق همگانی کردن مبارزهٔ مسلحانه توسط سازمان بود. سازمان چریک های فدایی از اتحاد دو گروه مارکسیستی، معروف به «گروه جزنی» و «گروه احمدزاده» شکل گرفت.

گروه جزنی در اواخرسال ۱۳۴۹ هنگامی که در حال هدایت عملیات سیاهکل بود، با گروه احمدزاده شروع به مذاکره کرد و تا پایان به اتحاد رسیدند. با پیوستن این دو گروه، «سازمان چریکهای فدایی خلق» تشکیل شد و در ابتدای سال ۱۳۵۰، موجودیتش را اعلام کرد.

با تشکیل سازمان چریکهای فدایی خلق، ترور سرلشکر فرسیو، دادستان ارتش را به جرم درخواست اعدام برای دستگیرشدگان سیاهکل در دستور کار قرار داد. فرسیو صبح هجدهم فروردین ۱۳۵۰ در مقابل منزلش ترور شد. ایک روز قبل از آن نیز کلانتری قلهک مورد حمله قرار گرفت و پاسبانی کشته شد. دو عملیات پی در پی، حساسیت رژیم را برانگیخت و بلافاصله ضربات هولناکی را بر سازمان وارد آورد. یک تیم تبلیغاتی سازمان در سوم اردیبهشت هنگام پخش اعلامیه به دام پلیس افتاد و دو تن کشته شدند و اشرف دهقانی دستگیر شد. ساواک از طریق اشرف، چهار روز بعد بهروز دهقانی را دستگیر کرد. سرانجام در نیمهٔ دوم مرداد، مسعود احمدزاده بر سرقرار دستگیر شد و از طریق او یک هفته بعد، مفتاحی و سپس مجید احمدزاده شناسایی گردیدند... پس از آن چند نفر از اعضا دستگیر شدند و سرانجام سازمان تا آخر مرداد ۱۳۵۰ متلاشی شد. ۲

بعضى از افراد باقى ماندهٔ سازمان پس ازيك دوره غيبت مجدداً توانستند با جمع آورى

۱. روزنامه اطلاعات ۱۲۵۰/۱/۱۸

۲. حمید اشرف، جمع بندی سی ساله، ص ۷۷.۲۶.

#### ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

را عملاً به ایدئولوژی و عقاید مارکسیستی مسلح کرده اند. اعتراف به مارکسیست شدن سازمان، علاوه بر این که تقدس مجاهدین را شکست، اسباب جدایی عناصر مذهبی تر سازمان را فراهم ساخت.

#### ۱-۳. هیئتهای مؤتلفه اسلامی

پس از سال ۱۳۴۲، گرایش به مبارزهٔ مسلحانه به مخالفان چپ یا تازه مارکسیست شده محدود نبود؛ در دههٔ ۴۰ جریانهای مذهبی نیز به عملیات مسلحانه روی آوردند. اولین گروه «هیئتهای مؤتلفه اسلامی» بود. سوابق مبارزاتی برخی از اعضای مؤتلفه به فداییان اسلام می رسید. برخی دیگر نیز از آغاز نهضت امام خمینی در اوایل دههٔ ۴۰ به جرگهٔ مبارزان پیوسته بودند. این تشکل، برآیند هیئتهای متعددی بود که به راهنمایی امام خمینی متحد شده، اندیشهٔ سرنگونی سلطنت پهلوی و برقراری حکومت اسلامی در سرمی پروراند. این تشکل پس از جلسات متعدد مخفی، فعالیتش را با سه رکن کمیتهٔ مرکزی، شورای روحانی و کمیتهٔ نظامی آغاز کرد. اعضای این گروه افرادی مانند حبیبالله عسگراولادی بودند که از نظر اجتماعی در شمار اصناف بازار تهران جای داشتند. اینان با روحانیونی چون محمدحسین بهشتی، مرتضی مطهری، محمدجواد باهنر، هاشمی رفسنجانی و به ویژه محی الدین انواری بهشتی، مرتضی مطهری، محمدجواد باهنر، هاشمی رفسنجانی و به ویژه محی الدین انواری

دیدگاه مؤتلفه دربارهٔ مشی مسلحانه، با نظر گروههای چریکی تفاوت داشت؛ آنها مبارزهٔ مسلحانه را ابزاری برای حذف فیزیکی دشمن به شمار می آوردند، نه استراتژی ای برای به وجود آوردن قیام مسلحانهٔ مردمی. اولین اقدام نظامی مؤتلفه . که آخرین آن نیز شناخته شد ترور حسنعلی منصور در بهمن ماه ۱۳۴۳ بود. پس از این ترور، همهٔ اعضای آن به دام ساواک افتادند. چهار تن به نامهای محمد بخارایی، رضا صفار هرندی، مرتضی نیک نژاد و صادق امانی اعدام و تنی چند مانند حاج مهدی عراقی، حبیب الله عسکراولادی و هاشم امانی به حبس ابد محکوم شدند. محی الدین انواری به پانزده سال زندان محکوم گردید و جمعی نیزاز حبس های سبک تریا آزادی بهره بردند. ۲ رساندن پیامها و اطلاعیههای امام خمینی به نیزاز حبس های سبک تریا آزادی بهره بردند. ۲ رساندن پیامها و اطلاعیههای امام خمینی به

۱. ابراهیم افراسیابی، تاریخ ایران، ص۱۷۷

۲. بيژن جزني، تاريخ سي ساله ايران، ص١٥٣.

چند نفراز هواداران در سال ۱۳۵۳ چند عملیات مانند: ترور فاتح یزدی صاحب کارخانجان روغن نباتی کرج، سروان نیک طبع افسر اطلاعاتی شهربانی، سروان نوروزی گارد دانشگاه و عباس شهریاری توده ای همکار ساواک را انجام دهند. سازمان در بهمن سال ۱۳۵۴ مجدداً با ضربه های سنگینی در تبریز روبه رو و در سال ۱۳۵۵ کاملاً متلاشی شد. در نیمهٔ دوم سال ۱۳۵۵ سازمان تقریباً نابود شد و اکثر قریب به اتفاق اعضای سابق خود را از دست داد. تنها تعداد کمی از عناصر سازمان باقی ماندند که مجدداً به بحث های تئوریک روی آوردند و اصل مبارزهٔ مسلحانه به عنوان استراتژیک را زیر سؤال بردند.

#### ١-٢. سازمان مجاهدین خلق

بنیانگذاران این سازمان (محمد حنیف نژاد، سعید محسن و اصغربدیع زادگان) نخستین تجربیات سیاسی خود را در بستر نهضت آزادی، در دوران دانشجویی در دانشگاه تهران (۱۳۴۳،۱۳۳۹) به دست آوردند. افزون براین، اندیشه های مذهبی رهبران نهضت آزادی، به ویژه آیت الله طالقانی و مهندس بازرگان، آن ها را قانع کرده بود که در اسلام تضادی بین باورهای دینی و قوانین علمی وجود ندارد. نگرش جدیدی که در اندیشه مجاهدین پدید آمده بود، به تدریج از افکار و جهان بینی معلمان اولیهٔ آنان فراتر رفت. مجاهدین باالهام و تأثیر پذیرفتن از اندیشه های مارکسیستی، به تدریج در جهت تلفیق برخی از آرای مارکسیسم تأثیر پذیرفتن از اندیشه های مارکسیستی در میان مخالفان شاه، آن بخش از تعالیم و باورهای اسلامی که با اندیشه های مارکسیستی در میان مخالفان می رسید، از سوی مجاهدین بیشتر مورد تأکید و آموزش قرار گرفت؛ و بخش دیگر. که از چنین هم خوانی ای برخوردار نبود . به حال خود رها شده، در ایدئولوژی آنان نگنجید.

با از میان رفتن رهبران و کادر اولیهٔ سازمان در سال ۱۳۵۰، گرایش به مارکسیسم گسترده نر شد و دوگانگی فکری سابق بین اسلام و مارکسیسم، سرانجام با فاصله گرفتن سازمان از اسلام، به نقطهٔ پایانی اش رسید. در تیرماه ۱۳۵۴، سران دستگیرشدهٔ سازمان در مصاحبهٔ تلویزیونی به طور رسمی و صریح اعلام کردند هم خود مارکسیست بوده اند و هم سازمان

۱. سازمان چریکهای فدایی خلق ایران، تاریخچهٔ سازمانهای چریکی در ایران، ص۲۲.۵.

o تحليلي برگذشته، حال و آينده انقلاب اسلامي ايران o

مردم، از وظایف اصلی این جمعیت بود که تا پیروزی نهضت ادامه یافت. ا

#### ١-٢. حزب ملل اسلامي

این حزب با تکیه برچهار اصل (تأکید براسلام، استناد به قرآن و عقل، تأکید برهم بستگی ملل و سرزمین های اسلامی و اعتقاد به انقلاب) به موازات هیئت های مؤتلفه اسلامی، اما مستقل از آن، در اوایل سال ۱۳۴۰ پای به عرصهٔ وجود گذاشت. سید کاظم بجنوردی و محمد جواد حجتی کرمانی از بنیان گذاران آن شمرده می شوند. حزب برآن بود با راه اندازی تشکیلات مخفی و کشاندن جنگ مسلحانه به میان مردم، علیه رژیم پهلوی قیام کند. ساواک در همان اوایل کار گروه در سال ۱۳۴۴، همهٔ اعضای آن را شناسایی و دستگیر کرد. سید کاظم بجنوردی، رهبر گروه، به اعدام محکوم شد؛ ولی بعدها محکومیت او به حبس سید کاظم بجنوردی، رهبر گروه، به اعدام محکوم شد؛ ولی بعدها محکومیت او به حبس کرمانی، به حبس های سنگین محکوم شدند.

#### ۲. گروهها و نیروهای دارای گرایش مبارزهٔ فکری .سیاسی

#### ۱-۲. نهضت آزادی

با فروپاشی جبههٔ ملی اول در اواخردههٔ ۳۰، برخی از افراد این گروه «نهضت مقاومت ملی» را تشکیل دادند؛ اما چون تحرک لازم در آنان وجود نداشت، جناح مذهبی از آن جدا شده و در سال ۱۳۴۰ «نهضت آزادی» در ایران را تشکیل دادند. ۳

این نهضت زاییدهٔ اندیشهٔ سه مبارز، سید محمود طالقانی، مهندس مهدی بازرگان و دکتر یدالله سحابی، در زمان اعلام فضای نسبتاً باز سیاسی در سال های ۱۳۳۹ تا ۱۳۴۰ بود. در

۱. اسنادی از جمعیت های مؤتلفه اسلامی، حزب ملل اسلامی، ص ۶۲.۵۲.

۲. بيژن جزني، تاريخ سيساله ايران، ص١٥٣.

۳. رسول جعفریان، جریانها و جنبشهای مذهبی اسیاسی ایران (از روی کار آمدن محمدرضاشاه تا پیروزی انقلاب اسلامی)، ص۱۹۹.

۴. نقى حمديان، سفربربال هاى آرزو، چاپ اول، استكهلم، چاپ آرش، سپتامبر ٢٥٥۴.

## ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

مرامنامهٔ نهضت آمده است: «ما مسلمان، ایرانی، تابع قانون اساسی و مصدقی هستیم.» ابنابراین، ایدئولوژی نهضت «حفظ اصالت نهضت ملی در چارچوب وحدت با جنبش نوین اسلامی» است. این گروه در سازمان دهی نهضت مقاومت ملی پس از کودتای ۲۸ مرداد ۲۲ مؤثر بودند. در سال های دههٔ ۴۰، برخی به دنبال مخالفت با انقلاب سفید شاه و موضع گیری در مقابل سرکوب قیام پانزدهم خرداد ۲۲، دستگیرو به زندان محکوم شدند؛ اما برخی اعضای آن در اروپا و آمریکا به فعالیت خود علیه رژیم پهلوی ادامه دادند. «سازمان مجاهدین خلق» پیش از انقلاب و گروه «ایران فردا» پس از انقلاب اسلامی از بدنة نهضت مجاهدین خلق» پیش از انقلاب و گروه «ایران فردا» پس از انقلاب اسلامی از بدنه نهضت آزادی جدا شدند. ۳ حضور آیت الله طالقانی، دکترسحابی و مهندس بازرگان سبب شده بود که بسیاری از جوانان مذهبی دانشگاهی و غیردانشگاهی به سوی این گروه روی بیاورند. اما فعالیت این گروه با دستگیری بنیانگذاران آن در سال های ۴۲ و سرانجام محاکمه و فعالیت این گروه با دستگیری بنیانگذاران آن در سال های ۴۲ و ۳۲ و سرانجام محاکمه و زندانی شدن آن ها در سال ۲۳۴ متوقف شد. ۴

با زندانی شدن سران نهضت آزادی و فضای اختناق آمیزرژیم شاه، از فعالیت نهضت آزادی کاسته شد؛ ولی دانشجویان نهضت آزادی در خارج از کشور هم چنان به فعالیت خود ادامه دادند. آیت الله طالقانی و مهندس بازرگان پس از تحمل پنج سال زندان در آبان ۱۳۴۶ آزاد شدند. سایر زندانیان نیز پس از تحمل مدت محکومیت یا بیش از دوسوم آن، از زندان آزاد شدند. آن ها گرچه نتوانستند به نام نهضت آزادی به فعالیت خود ادامه دهند، به صورت انفرادی تا پیروزی انقلاب اسلامی هر کدام با روشی خاص به مبارزات خود ادامه دادند. آیت الله طالقانی در مسجد هدایت با تفسیرو تدریس و سخنرانی مبارزه را علیه رژیم ادامه داد که موجب دستگیری وی در چندین نوبتِ دیگرشد و مهندس بازرگان نیزبا رویکردی فعال تر سعی کرد با سخنرانی و نوشته های خود به توجیه علمیِ مفاهیم و احکام اسلام بپردازد.

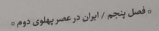
۱. مجتبی سلطانی، خط سازش، ص۲۵۲.

۲. اسناد نهضت آزادی، جریان محاکمه سران و فعالین، ج۳، ص۸۷.

۳. مهدی بازرگان، شصت سال خدمت و مقاومت، ج۲، ص۱۳۹۱۳۷.

T. sali.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه ۲-۲. روحانیت انقلابی در این ما هرچند سابقهٔ مخالفت روحانیت با رژیم پهلوی به دورهٔ رضاشاه بازمی گردد، اما ظهور اماه خمینی در صحنهٔ سیاسی ایران، از اوایل دههٔ ۴۰، نقطهٔ عطف و فصلی جدید در مبارزه را محمدرضاً پهلوی به وجود آورد. در واقع قیام پانزدهم خرداد ۱۳۴۲ به رهبری امام خمینی، رانهٔ زندان م سبب پیدایش نسلی از روحانیان انقلابی شد که در سال های پس از تبعید ایشان، هدایت گ تفه رهبلع نهضت وی به شمار می آمدند و از پدید آمدن فضایی که پیش از ظهور امام خمینی بین فه و تهران حاکم بود، جلوگیری کردند. حوزه های علمیه، از سال ۱۳۴۳ به بعد، در لیست سیاه لعفالم رژیم قرار داشت و هیچ مرجع طراز اولی حداقل در ظاهر نمی توانست با رژیم ارتباط داشته المبالي مبارت می روحانیون با همهٔ بی سازمانی، قدرتمندترین، منسجمترین و فراگیرترین سازمان دورهٔ شاه 33.7.4 بودند که توانستند نقش اساسی در سرنگونی رژیم شاه از خود نشان دهند. فضلاو مدرسین نفشدك رابطين حوزه ها با رهبر انقلاب بودند. آن ها انتقال دهندهٔ انديشه هاي امام خميني و آرمان هاي او به طلاب بودند. طلاب در ایام رمضان، محرم و تعطیلات با رفتن به شهرها و روستاها إخماعي در تجمع مؤمنین در مساجد و حسینیه ها، مفاهیم دینی و انقلابی را با ساده ترین زبان ها به كنا. شويا مردم انتقال می دادند و در ایام تعطیلات با برگزاری کلاس های درس برای جوانان، آرمانها و مواضع امام خمینی و مفاهیم دینی را به آنها منتقل می کردند. در اوج خفقان، طلاب باواهم توانستند در ایام محرم و با استفاده از مفاهیمی چون: قیام، انقلاب، ایثار، شهادت، امامت، ولايت، يزيديان، حسينيان و كوفيان كه هركدام بار معنايي خاصي را در آن زمان تداعي مي كرد با كنايه، دلها را نسبت به امام خميني جلب و از حكومت روي گردان كنند. شايد ارتشبد فردوست، مشاور امنيتي شاه، توانسته باشد در اين چند جملهٔ كوتاه سازمان روحانیت را توصیف کند: سازمان روحانیت مانند یک حزب منسجم که فرد فرد آن بر امور مذهبی، سیاسی، اقتصادی و اجتماعی مسلط باشد، در سراسر کشور تا سطح قصبات و کوره دهات و عشابرا



گسترده بود و مردمی که شاید محمدرضا را نمی شناختند، روحانی خود را می شناختند.ا

در این مدت بسیاری از روحانیان مبارز، تبعید، زندانی و یا اعدام شدند. آیتالله خامنه ای به ایرانشهر، آیتالله مشکینی به کاشمرو آیتالله مکارم شیرازی به چابهار تبعید و آقایان حجت الاسلام هاشمي رفسنجاني، حجت الاسلام موسوى خوئيني ها و آيت الله طالقاني روانهٔ زندان شدند. از اواسط سال ۱۳۵۶، روحانیانِ طرف دار امام در تهران . که آقایان بهشتی، مطهری، مفتح، باهنر، مهدوی کنی، ناطق نوری، کروبی، هاشمی رفسنجانی و هادی غفاری در شمار فعالان آن جای داشتند تشکلی به نام «روحانیت مبارز» پدید آوردند. برنامهریزی راهپیمایی ها، سخنرانی ها در مساجد و تهیهٔ شعارها به طور عمده توسط روحانیت مبارز صورت می گرفت.

### ۲-۳. دکتر علی شریعتی

ردد، اماظ

جليلادان

ری امام نر

يشان، ملا

بخصينى

ارتباطرلا

ان دوروز

أرمازه

ورود

زبازد

نقش دكتر شريعتي بيشتر در قالب موج فكرى بود كه با شروع فعاليتش در حسينيه ارشاد، درنيمهٔ دوم دههٔ ۴۰ به وجود آورد. بايد اذعان كرد كه آميزهٔ نيرومند وي از آرمانها و عدالت اجتماعی، موفق شد اسلام را به عنوان تنها ایدئولوژی مبارزه برای جوانانِ تحصیل کرده مطرح كند. شريعتى در سخنراني ها و آثارش، مستقيماً رژيم را مورد خطاب قرار نداد و تشكل، گروه یا دستهای به وجود نیاورد. شاید به دلیل همین شیوهٔ کارش بود که رژیم در آغاز چندان به او اهمیت نمی داد. ساواک زمانی دریافت شریعتی چه آتشی برافروخته که دیگرخاموش كردنش ممكن نبود. افزون براين، ساواك تصور ميكرد مخالفان وي سرانجام به حسينيه ارشاد حمله ور شده، آن را خواهند بست؛ در حالی که چنین حادثه ای رخ نداد و کسی به طور مستقیم به رویارویی با او نپرداخت. سرانجام ساواک خود وارد عمل شد؛ شریعتی را دستگیر، آثارش را ممنوع و حسینیهٔ ارشاد را تعطیل کرد. وی پس از گذراندن دو سال زندان، در سال ۵۴ با استفاده از پسوند «مزینانی»، از ایران گریخت و پس از مدتها همکاری با جنبش دانشجویان مسلمان خارج از کشور، در خرداد ۵۶ به طور مشکوک، دیده از جهان فروبست. شریعتی اندیشه های خود را در متن حرکت های آزادی بخش جهان سوم و در راستای

١. حسين فردوست، ظهور و سقوط سلطنت پهلوي، ص ٥٤٧.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

مسائل «استعمار» و «استعمار نو» عرضه داشت. او به خصوص «استعمار فرهنگی» را مایهٔ مسائل «استعمار» و «استعمار نو» عرضه داشت. این حرکت در واقع ادامهٔ حرکت جلال آل احمد ازخودبیگانگی مردم ایران می دانست. این حرکت در واقع ادامهٔ شریعتی، نه لیبرالیسم شمرده می شد که از پانزده سال پیش آغاز شده بود. به عقیدهٔ شریعتی، نه لیبرالیسم سرمایه داری و نه مرام های سوسیالیستی . مارکسیستی نمی توانند مشکلات مردم ایران را حل کنند؛ اسلام با برنامهٔ کاری خود، تنها راه امید این ملت می تواند باشد. البته اسلام نیزباید از شکل تنزلیافته اش . که در جوامع اسلامی معاصریافت می شود . به آیین ایده آلِ مورد نظر پیامبر شریفی دگرگون شود.

شریعتی می کوشید تا اسلام را به عنوان ایدئولوژی جامع و انقلابی معرفی کرده و برتری های آن را نسبت به ایدئولوژی هایی نظیر مارکسیسم و لیبرالیسم بیان کند. ایدئولوژی در نظراو، عقیده ای است که جهان اجتماعی، سیستم ارزشی، شکل زندگی و وضع ایده آل زندگی افراد و جامعه و حیات بشری را در همهٔ ابعاد تفسیر می کند و به سؤالات مهم و حیاتی ای نظیر چگونه ای ؟ چه می کنی ؟ چه باید کرد ؟ و چه باید بود ؟ پاسخ می دهد. در نظر شریعتی، اسلام، ایدئولوژی تام و تمامی است که تعیین کنندهٔ نظام سیاسی، اجتماعی، شیوهٔ زندگی و تمامی ابعاد زندگی بشراست. آواز دو نوع اسلام یاد می کرد: اسلام به مثابهٔ ایدئولوژی و اسلام به مثابهٔ فرهنگ. اسلام به مثابهٔ ایدئولوژی یعنی دینی که مسائل اعتقادی آن سلاحی است برای ترقی نوع انسان، رشد اخلاقی، فکری و اجتماعی انسان. این نوع اسلام به مثابهٔ فرهنگ می سازد، مجاهد و روشنفکر می سازد و اسلامی کاربردی است. اما اسلام به مثابهٔ فرهنگ مجموعه ای از علوم، معارف و دانش هایی از قبیل فلسفه، کلام، عرفان، اصول فقه و... است که مجتهد پرور است و امثال ابوعلی سینا و فارابی می سازد. "در مجموع، او با عرضه کردن اسلام شیعی در قالب ایدئولوژی انقلابی مدرن، راهی را در عرصهٔ تفکر، اندیشه و روشنفکری باز کرد. \*

۱. على شريعتى، مجموعه آثار، ج ۱۶، ص ۲۹.

۲. همان، ج۵، ص۱۴۱.

٣. همان.

۴. علی میرسپاسی، روشنفکران ایران (روایتهای یأس و امید)، ترجمه: عباس مخبر، ص۱۸۳.

# ۴-۲. آیت الله مرتضی مطهری

نقد و ردّ جریان ها و اندیشه های مادی و التقاطی و نیز پالایش و طرح گستردهٔ معارف اسلامی، مهم ترین رسالتی بود که آیت الله مطهری در دههٔ ۴۰ و ۵۰ برعهده گرفت. در واقع، ایدئولوژی اسلامی در این دوره بنیادها و مبانی فکری خود را از آراء و اندیشه های کلامی و فلسفی او به دست می آورد و وام دار وی به شمار می آمد.

در دههٔ ۵۰، که تبلیغات ایدئولوژیک مسلمانانِ مارکسیست شده، به ویژه سازمان مجاهدین خلق، بخشی از جوانان را به خود جذب کرده بود، مطهری با تألیف کتاب و ایراد سخنرانی، ماهیت مارکسیستی سازمان مذکور را آشکار کرد. امام خمینی، در سال ۱۳۵۱ با رایزنی وی، از تأیید آنها خودداری ورزید و در نهایت نیز، در سال ۱۳۵۶، طی نامهای خطاب به امام خمینی آنان را «منافقین خلق» خواند. ۲

مطهری دین اسلام را پاسخگوی تمام نیازهای آدمی می دانست. به نظر وی، در بعد سیاسی نیازهای انسانی در سه مسئله «تبلیغ دین»، «قضاوت» و «ریاست عامه» قابل جمع است. در زمان پیامبر المشافی ، هر سه مسئله با خود پیامبربود، ولی در زمان غیبت پیامبر المشافی و ائمه معصومین المی این امور براساس معیارهایی خاص به علمای دارای شرایط واگذار می شود. از نظراو، چنین حقی برای فقیه، از حق شرعی فقیه برخاسته است که از وابستگی مردم به اسلام، به عنوان ایدئولوژی، ناشی می شود. از نظراو، این حق شرعی همان حاکمیت ملی مردم است.

#### ب. نقش و جایگاه امام خمینی در رهبری سیاسی

با رحلت آیت الله بروجردی در فروردین ۱۳۴۰، نیروهای مذهبی بار دیگر دچار ضعف انسجام درونی شده بودند؛ از این رو، حکومت پهلوی در پی مقابله با تنها رقیب جدی خود برآمد. حذف برخی خصوصیات از متمم قانون اساسی در انتخابات انجمنهای ایالتی و ولایتی، اجرای سیاستهای آمریکایی انقلاب سفید، کشتار مردم در قیام پانزدهم خرداد

۱. سید حمید جاوید موسوی، سیمای استاد در آینه نگاه یاران، ص۳۵ و ۶۶.

۲. مرتضی مطهری، سیری در زندگانی استاد مطهری، ص۵۸.

و تصویب قانون کاپیتولاسیون، برخی از اقدامات دین ستیزانهٔ رژیم پهلوی بوده است. اما با رحلت آیت الله بروجردی که خطوط کلی جریان مذهبی پاک نشد و شاگردان وی که حاصل ثمرات تربیتی ایشان بودند، عَلَم مقاومت و مقابله با استبداد و استعمار را در دست گرفتند، و در این زمان بود که امام خمینی که شیکه به عنوان رهبرسیاسی مذهبی جریان دینی ظهور پیدا میکنند.

حضور امام میگی در رأس جریان سیاسی مذهبیون در حیات سیاسی ایران از دههٔ ۴۰ به بعد، با خصوصیات و ویژگی های خاصی همراه بوده است که برخی از آن ها عبارتند از:

- قرار گرفتن مرجعیت شیعه در سطح رهبری سیاسی نیروهای مذهبی که معتقد به فلسفه اسلامی و حتی بالاتر و والاتر از همه فلسفه ها بود؛
- فراگیری و پوشش دادن به حرکتهای سیاسی موجود؛ حضور مرجعیت شیعه در صدر فعالیت سیاسی، مانع قطبی شدن نیروهای سیاسی مذهبی شده و نه تنها موجب بسیج مردمی شد، بلکه سایر نیروها و جریانات سیاسی را نیز تحت پوشش خود قرار داد.
  - رویارویی با اصل نظام شاهنشایی؛
  - ضديت با امپرياليسم و صهيونيسم؛
  - مانع شدن از اجرای سیاست دموکراسی کنترل شده. ا

پیش از دههٔ ۴۰، امام خمینی تلاش گسترده ای برای کسب علم و دانش دینی و سیاسی نمود و توانست شاگردان زیادی را تربیت کند و هم چنین فضای سیاسی بسته ای را که حاکم بر حوزه های علمیه بوده است تا حد زیادی تغییر دهد. با آغاز دههٔ ۴۰ و رحلت آیت الله بروجردی، زمینه ای فراهم شد تا امام خمینی به صورت گسترده وارد مسائل سیاسی اجتماعی شود. بنابراین، در این دوره بحث مرجعیت و رهبری دینی سیاسی ایشان مطح می شود و امام عملاً سکان مرجعیت دینی مردم و رهبری سیاسی مبارزان علیه حکومت را به دست می گیرد.

پس از یک دورهٔ طولانی محیطسازی و کسب آگاهی های علمی و عملی لازم، دوره

١. حميد پارسانيا، حديث پيمانه، ص٣٠٣.

## ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

دیگری از زندگی امام خمینی، توأم با مبارزات و مداخلات علنی در عرصه علم و سیاست آغاز گردید. به طور کلی، ویژگی های مبارزاتی حضرت امام در این دوره را این گونه می توان برشمرد:

- ۱. مبارزه ایشان ، مبارزه ای مبتنی برمکتب اسلام و فلسفه اسلامی و حرکت جوهری ملاصدرا بود که اصول و مبانی و انگیزه های آن از قرآن و سنت پیامبر ایشان و اثمه معصوم ایم به دست آمده بود و از این رو، هیچگونه شباهتی با انگیزه های سیاست مداران حرفه ای نداشت. مبارزه از نظر امام نه جنگ قدرت، بلکه وظیفه و تکلیف شرعی بود؛ لذا شکست و پیروزی ظاهری از نظر ایشان مایهٔ یأس و یا غرور نمی گردید.
- ۲. رهبری سیاسی امام به افسانهٔ جدایی دین از سیاست، که ده ها سال توسط رژیم پهلوی تبلیغ و ترویج می شد، پایان داد و مبارزات سیاسی مذهبی گذشته را که به رهبری روحانیت انجام گرفته، اما به پیروزی نهایی نرسیده بود، به حد کمال رساند. مبارزهٔ امام نه صرفاً ضداستبدادی بود و نه صرفاً ضداستعماری، بلکه مبارزهای بود که هم زمان استبداد و استعمار را هدف قرار می داد.
- ۳. آمام، مخاطب اصلی مبارزات ضد رژیم را، شخص شاه می دانست و لذا نوک پیکان حمله را به طرف او گرفته بود؛ این در حالی بود که تا پیش از آن، سیاست مداران و مبارزان سیاسی یا جرئت مخالفت با شاه را نداشتند و یا اصولاً به براندازی آن معتقد نبودند و با طرح شعار «شاه باید سلطنت کند نه حکومت» و با وفاداری به قانون اساسی به وجود شاه مشروعیت می دادند و حال آن که امام، شاه و دربار را علل همهٔ فسادهای داخلی و خیانت های بیگانگان می دانستند.
- ۴. مبارزهٔ ضداستعماری امام عمدتاً در مخالفتهای ایشان از اسرائیل، انگلیس و در رأس آنها آمریکا بوده است. امام، آمریکا را عامل همهٔ بدبختی ها و گرفتاری های مردم ایران و مخالف اسلام، قرآن و روحانیت می دانستند و رئیس جمهور آمریکا را منفورترین افراد بشر در پیش ملت ما معرفی می کردند؛ این در حالی بود که بسیاری از سیاست مداران به امید کسب قدرت و تشکیل دولت، بر سر نزدیکی با آمریکا به رقابت با یک دیگر برخاسته بودند.

ه تحليلي برگذشته، حال و آينده انقلاب اسلامي ايران ه

- ۵. هم چنین امام وجود اسرائیل و صهیونیسم را خطر بزرگی برای مسلمانان دانسته و دوستی رژیم شاه و اسرائیل و در دست گرفتن اقتصاد، فرهنگ و سیاست کشور توسط عمال صهیونیستها، یعنی بهائیان، را فاجعهٔ عظیم برای کشور ایران دانسته و شاه را دست نشاندهٔ آن کشور معرفی کردند.
- ۶. مبارزهٔ اسلامی امام از موضع فقاهت و مرجعیت، تکان سیاسی . فرهنگی ژرفی در حوزه های علمیه پدید آورد که بیش از هر حرکت فرهنگی دیگر مؤثر بود و از آن پس، اجتهاد سیاسی در حوزه ها به صورت امر متعارفی درآمد.
- ۷. مخاطبین امام تودههای مسلمان انقلابی بودند که کلام ایشان بر عمق جانشان مینشست و انقلابی در حال آنان به وجود می آورد که آن ها را به میدان مبارزه و شهادت طلبی می کشاند.

بنابراین، بعد از این که در دوران گذشته (یعنی پیش از رحلت آیت الله بروجردی) به تربیت شاگردان و آماده سازی محیط اجرای دستورات اجتماعی اسلام پرداخته است، در این دوره خود سکان علم و سیاست را به دست می گیرد و فعالیت های سیاسی خویش را با همکاری شاگردانش و سایر علمای حوزه آغاز می کند. از این رو، در سطور بعدی به اهم فعالیت های سیاسی ایشان اشاره می کنیم:

#### ١. جريان اصلاحات ارضى

به طور کلی تحولات ایران در دههٔ ۵۰، هم زمان با تغییراتی بود که در سیاست خارجی آمریکا نمایان شده بود. سیاست خارجی آمریکا در این دوره، انجام اصلاحات در کشورهای پیرامونی و توسعه نیافته ای بود که به نوعی منافع آمریکا در آن جا وجود داشت. این تغییر سیاست خارجی متأثر از اندیشه های کِنِدی، از حزب دموکرات آمریکا بود که به ریاست جمهوری دست یافته بود.

دولت ایران به دلایل گوناگون اقدام به اجرای برنامهٔ «اصلاحات ارضی» نمود، که از جمله: کاهش قدرت مالکان بزرگ و گسترش قدرت دولت در روستاها، جلوگیری از مخالفت سیاسی . اقتصادی روستاییان نسبت به دولت، ارائه جلوهای کاریزما و اصلاحطلب و

# ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

دوست دار مردم از محمدرضاشاه، جلب رضایت آمریکا در اجرای اصلاحات ارضی و کاهش فشار اپوزیسیونِ طرف دار اصلاحات در ایران از شامل می شود. انگیزهٔ اساسی رژیم برای اجرای اصلاحات ارضی هیچ ارتباطی با فعالیت انقلابی دهقانان و روستاییان نداشت، بلکه سیاسی بوده و ریشه در منافع سیاسی شاه و دولت آمریکا (جلوگیری از نفوذ کمونیسم) داشت.

بنابراین در دورهٔ نخست وزیری امینی، قانون اصلاحات ارضی در نوزدهم دی ماه ۱۳۴۰ با هیاهوی تبلیغاتی فراوان به تصویب رسید. براساس آن، دولت موظف بود زمین ها را از مالکان خریداری کرده و بهای آن را ظرف ده سال به آنان بپردازد و به اقساط پنجاهساله از دهقانان و کشاورزان وصول نماید. امینی پس از رحلت آیت الله بروجردی تصمیم به اجرای برنامه های اصلاحی گرفت و لذا به قم رفت تا نظر مراجع را در این خصوص جویا شود. در میان مراجع و رهبران مذهبی، موضع متفاوتی نسبت به جریان اصلاحات ارضی وجود داشت. برخی، با آن کاملاً موافق و گروهی نیز با اصل آن موافق، اما نسبت به شیوهٔ اجرای آن مخالفت داشتند. در میان مراجع، امام با ایشان ملاقات خصوصی نکرد. هدف امام این بوده است که مبادا در میان مراجع ، امام با ایشان ملاقات خصوصی نزند و چنین وانمود کند که با مراجع قم و از جمله ایشان به توافق رسیده است.

امام خمینی در این دوره مخالفت جدی به اصلاحات ارضی از خود نشان نداد تا بهانه ای دست دولت ندهد، ولی دائماً مراجع، علما و مردم را دربارهٔ عواقب این برنامه ها و نتایج مخرب آن آگاه می کرد. امام می این معتقد بودند:

من هردوی این مسئله را باید بگویم که نه مالکیت بزرگ، شرعی است و نه اقدامات رژیم. مالکین بزرگ به مردم ظلم کرده اند، اما مبارزات با این ظلم راههای درستی دارد. رژیم نه حسن نیت دارد و نه راه درستی انتخاب کرده است. در این مورد می توان از راه حلهای اسلامی استفاده کرد. ۲

۱. سید حمید روحانی، نهضت امام خمینی، ج۲، ص۱۴۵.

۲. همان، ص۲۷۱.

#### ۲. لايحهٔ انجمنهاي ايالتي و ولايتي

براساس لایحهٔ انجمنهای ایالتی و ولایتی، بخشی از تصمیم گیری ها، سیاست گذاری ها وامور اجرایی می بایست از حالت متمرکز خارج شده و به عهدهٔ مردم گذاشته شود. لایحهٔ انجمن های ایالتی و ولایتی، پس از رحلت آیت الله بروجردی و در راستای سنجش واکنش احتمالی نیروهای مذهبی نسبت به جریان اصلاحات صورت گرفت. در این دوره، شاه به دنبال كاهش نفوذ سياسي .اجتماعي رهبران ديني و تمركز كليهٔ قدرت در دست خويش بود. لایحهٔ انجمن های ایالتی و ولایتی در شانزدهم مهرماه ۱۳۴۱ به تصویب هیئت دولت رسید. در این لایحه، دولت برای انحراف اذهان روحانیت و جهت استفادهٔ تبلیغاتی خویش (على رغم مخالفت با قانون اساسى) به زنان حقّ شركت در انتخابات داد. همچنين در این لایحه به دو نکته تأکید شده بود؛ یکی حذف شرط اسلام از شرایط انتخاب کنندگان انتخاب شوندگان، و دیگری سوگند به کتاب آسمانی در مراسم تحلیف به جای قرآن مجمد. این لایحه با واکنش شدید روحانیون و علما مواجه شد، زیرا به اعتقاد آنان، برخی از بندهای این لایحه زمینهٔ حضور گستردهٔ جریانهای ضالّه بابیت و بهائیت را فراهم کرده و روند اسلام زدایی و سکولاریزه کردن جامعه را، رسماً مشروعیت می بخشید. در رأس روحانیون مخالف لايحه، امام عليه قرار داشت كه در اين دوره نشست ها، گفت وگوها و سخنراني هاي متعددی در محافل علما ترتیب داد. بنابراین علما با پی گیری های امام علی ایک تلکرامهای متعددی به شاه و عَلَم (نخست وزیر وقت) ارسال کرده و او را به عواقب این لایحه هشدار دادند. مخالفت علما عمدتاً به غیرقانونی، غیرشرعی و تبعات سیاسی .اجتماعی این لایحه اشاره داشت. در نهایت، دولت پس از چند هفته سکوت در ۲۲ آبان ۱۳۴۱، طی تلگرامی به سه تن از مراجع عظام (شریعتمداری، گلپایگانی و مرعشی نجفی) به استثنای امام علیه، لایحهٔ مذکور را ملغی اعلام کرد. در حالی که بسیاری از علما پاسخ عَلَم را خاتمهٔ ماجرا تلقی کردند، اما امام علی اعلام کرد که لایحه ای که به تصویب کابینه رسید، باید توسط آن لغو و مراتب نیزبه طور رسمی در جراید اعلام گردد. بنابراین در دهم آذر ۱۳۴۱، لایحهٔ مذکوردر هیئت دولت ملغا و در مطبوعات نیز بازتاب یافت. ۱

۱. يرواند آبراهاميان، ايران بين دو انقلاب، ص٥٢١.

# ۳. گسترش بیبندوباری در پوشش اعطای حقّ رأی به زنان

اعطای حقّ رأی به زنان، یکی از بخشهای تصویب نامه بود که از نظر طرف داران شاه اهمیت بسیار داشت و اشرف پهلوی .خواهر شاه .آن را مهم ترین تحول تاریخی برای زنان می خواند. مخالفت امام خمینی با تصویب نامه، نه مخالفت با آزادی زنان، بلکه مخالفت با توسعهٔ فساد بود؛ از این رو، اعلام داشت:

ما با ترقی زنها مخالف نیستیم، ما با این فحشا مخالفیم، با این کارهای غلط مخالفیم. مگرمردها در این ممکلت آزادی دارند که زنها داشته باشند؟! مگر آزادی مرد و آزادی زن با لفظ درست می شود؟!

## ۴. انقلاب سفید (انقلاب شاه و ملت)

رژیم پهلوی در پی جبران شکستهای گذشته، اصول ششگانهای را به عنوان انقلاب سفید یا انقلاب شاه و ملت به رأی مردم گذاشت. این اصول عبارت بودند از:

١. اجراي قانون اصلاحات ارضي مصوب ديماه ١٣٤٠ و ملحقات آن؛

٢. فروش سهام كارخانجات دولتي به عنوان پشتوانهٔ اصلاحات ارضي؛

٣ . لايحه اصلاح قانون انتخابات (اعطاي حق رأى به زنان و...)؛

۴. سهیم کردن کارگران در سود کارخانهها؛

٥. ملى كردن جنگلها و مراتع؛

۶. ایجاد سپاه دانش.

مهم ترین اهداف رژیم از اجرای اصول ششگانه را می توان در موارد ذیل خلاصه کرد: تضعیف مواضع نخبگان سیاسی دارای خاستگاه و پایگاه زمین داری. ایجاد نوعی ثبات سیاسی و پر کردن خلأقدرت و نیز تقویت مشروعیت شاه.

۱. عبدالرضا هوشنگ مهدوی، انقلاب ایران به روایت رادیوبیبیسی، ص۱۱۵.

۲. صحيفه امام، ج۱، ص٥٠٥.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

- تحکیم و تثبیت پایههای قدرت شاه به عنوان قدرت بلامنازع سیاسی. - خلع سلاح اپوزیسیون اعم از نیروهای ملیگرا، چپ و مذهبیون . ا

جريان انقلاب سفيد، منجربه واكنش شديد جامعهٔ روحانيت و به خصوص امام ملي شد. امام المنافية طي جلسهاي اضطراري از علما خواست تا با شاه به طور مستقيم دراين باره گفت وگو کنند. لذا آیت الله روح الله کمالوند را به نمایندگی از خود به دیدار شاه فرستادند. شاه پس از دیدار با کمالوند، نظرش را این گونه بیان کرد: «اگر آسمان به زمین بیاید و زمین به آسمان برود، من باید این برنامه را اجرا کنم، زیرا اگرنکنم از بین می روم .» در بهمن ۱۳۴۱، امام رود و چند تن از علماً بیانیهٔ جداگانهای در محکومیت رفراندوم منتشر کردند که به دنبال آن، تظاهرات خیابانی در نقاط مختلف ایران صورت گرفت و منجر به دستگیری جمعی از مردم شد. روز چهارم بهمن، شاه به قم رفت و با عدم استقبال علما و مردم مواجه شد؛ لذا نه تنها م زیارت حرم نرفت، بلکه در سخنان تند و زنندهای خطاب به روحانیون و علما بیان داشت: «یک عده قشری و نفهم که مغزشان از هزاران سال پیش تا کنون تکان نخورده، ارتجاع سیاه و مفت خور که در راه انقلاب سنگاندازی میکنند»! با همهٔ مخالفت های مردم و علما، رفراندوم در ششم بهمن ۱۳۴۱ برگزار گردید و بنا به اعلان رسانه های گروهی، پنج میلیون و شش صد هزار نفر به آن رأى مثبت دادند!

پس از برگزاری رفراندوم و در شرایطی که همهٔ رسانه های داخلی و خارجی یک صداشاه و انقلاب سفید او را می ستودند، اثرات منفی آن کمکم در جامعه نمایان گردید. مورخی فرانسوی در این باره نوشت:

پوچ بودن نتیجهٔ رفراندوم . ۹۹/۹٪ آری . وقتی آشکار شد که چند ماه بعد، موج تظاهرات در خیابان ها به راه افتاد و این بار گروهی از روحانیان بر ضد رژیم موضعگری کردند. آیتالله خمینی اعتراضات را رهبری میکند. او از اقامتگاه خود در شهرفم مستقیماً شاه را بالحن تندی مخاطب قرار می دهد. "

۱. مجتبی مقصودی، تحولات سیاسی اجتماعی ایران۱۳۵۲،۱۳۲۰، ص ۳۵۰. ۲. جواد منصوری، تاریخ قیام ۱۵ خرداد به روایت اسناد، ص ۲۷۷.

٣. كريستين دلانوآ، ساواك، ترجمه: عبدالحسين نيكگهر، ص٩١.

امام ﷺ برای ادامهٔ مبارزات، نشستهای هفتگی جهت تصمیمگیری های مشترک در برابر سیاست های ضداسلامی رژیم را سامان دادند. در نهایت با پیشنهاد ایشان عید نوروز ۱۳۴۲، عزای عمومی اعلام و در مدت کوتاهی به سراسر کشور منتشر شد. به دنبال تحریم نوروز، در برخی محافل، مجالس عزا برپا شد. گستردگی این حرکت و زیرسؤال بردن برنامه های شاه، خشم حکومت را برانگیخت و دولت به این جمع بندی رسید که باید با حرکتی قهرآمیز، ضربهٔ محکمی به نیروهای مذهبی وارد کند و در نتیجه، با حملهٔ نیروهای امنیتی شاه به مجلسِ سالگرد شهادت امام صادق اید در دومین روز عید نوروز، عده ای کشته و مجروح شدند. با این اقدام، تحرکات فراوانی برای افشای چهرهٔ رژیم از سوی نیروهای مذهبی و توجیه عملکرد رژیم صورت گرفت. به هرحال، با فرا رسیدن محرم، دستههای عزاداری و مجالس گوناگون به راه افتاد که به سخنرانی امام علی در عصر عاشورا در مدرسهٔ فیضیه ختم شد. در این سخنرانی امام وانتی با بهرهگیری از مناسبات عاشورای حسینی، در سخنان خود حکومت پهلوي را با دودمان بني اميه ويزيد مقايسه كرد و مشابهت هاي آنان را برشمرد و به شاه نصیحت کرد به اسلام و روحانیت احترام بگذارد و دست کم از سرنوشت يدرش عبرت بگيرد، و شاه را از هم سويي با اسرائيل و عوامل صهيونيسم و بهائيت در ايران برحذر داشت و تهدید کرد که در صورت ادامهٔ مخالفت های رژیم با اسلام، ملت، او را از مملکت بیرون خواهند انداخت. ا

این سخنرانی به روند مبارزات، شتاب بخشیده و در چهاردهم خرداد ۱۳۴۲ راهپیمایی های وسیعی در شهرهای مختلف کشور برگزار شد. تحلیل گران دریافتند کشور در آستانهٔ بحرانِ فراگیری قرار گرفته و امام میشید در کانون این حرکت قرار دارد. رژیم برای غلبه برناآرامی های سیاسی .مذهبی، تنها راه را در دستگیری امام میشید می دید؛ از این رو، در نیمه شب پانزدهم خرداد ۱۳۴۲، ایشان را بازداشت و به تهران منتقل کرد. این اقدام رژیم، اعتراض طبقات مختلف جامعه را در پی داشت؛ از جمله این که در شهرهای تهران، قم، ورامین و ... قیام خونینی برپا شد. بی تردید قیام پانزدهم خرداد، برجسته ترین تحول نهضت اسلامی در دههٔ خونینی برپا شد. بی تردید قیام پانزدهم خرداد، برجسته ترین تحول نهضت اسلامی در دههٔ مواند که اقشار وسیعی از توده های ملت را به صحنهٔ مبارزه علیه رژیم کشاند. این حرکت

١. صحيفه امام، ج١، ص٢٤١.

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

را به طور مشخص نیروهای مذهبی هدایت می کردند؛ اما در آفرینش آن غالب طیفها و گرایشهای سیاسی .اجتماعی نقش داشتند. قیام پانزدهم خرداد باعث آگاهی مردم و گرایشهای سیاسی .اجتماعی نقش داشتند. قیام پانزدهم نیروهای مذهبی رسید. افشای ماهیت رژیم پهلوی شد و رهبری مبارزات انقلابی به نیروهای مذهبی رسید.

#### ۵. قانون كاييتولاسيون

وزارت دفاع آمریکا در فوریه ۱۹۵۰ میلادی، طرحی برای سربازان آمریکایی در نظر گرفت که براساس آن، اختیارات قضائی دوجانبه برای کشورهای اعزام کنندهٔ نیرو و کشور میزبان در نظر گرفته شد. لذا اگر سربازان آمریکایی در یکی از کشورها مرتکب جرمی شوند، براساس قانون آمریکا مجازات خواهند شد. طرح مذکور از سوی سفارت آمریکا در اسفند ۱۳۴۰ به دولت امینی ارائه شد و پس از فراز و فرودهایی در ۲۱ مهر ۱۳۴۳ در مجلس شورای ملی با ۷۴ رأی مخالف، تأیید شد و در سوم اسفند ۱۳۴۳ به تصویب مجلس سنا رسید.

امام ﷺ پس از اطلاع از متن لایحهٔ مذکور، واکنش شدیدی نشان داده و در چهارم آبان ۱۳۴۳، طی سخنرانی ای که با آیهٔ «إنّا اللهِ و و رَاجِعُونَ» آغاز نمودند، چنین فرمودند:

... ما را فروخته اند، استقلال ما را فروختند... عزت ما پایکوب شد، عظمت ایران از بین رفت... اگریک خادم آمریکایی، اگریک آشپز آمریکایی، مرجع تقلید شما را در وسط بازار ترور کند، زیر پا منکوب کند، پلیس ایران حق ندارد جلوی او را بگیرد. دادگاه های ایران حق ندارند محاکمه کنند... ملت ایران را از سگهای آمریکا پست تر کردند. اگر چنانچه کسی سگ آمریکایی را زیر بگیرد، بازخواست از او می کنند. اگر شاه ایران یک سگ آمریکایی را زیر بگیرد بازخواست می کنند... ۳

بعد از سخنرانی مذکور، شب سیزدهم آبان ۱۳۴۳ مأموران امنیتی رژیم، امام میشی را دستگیرو به سرعت به فرودگاه مهرآباد و از آن جا با اولین پرواز به ترکیه تبعید کردند.

1. Capitulation.

۲. بقره: ۱۵۶.

٣. صحيفه امام، ج١، ص١٦٥.

177

#### ۶. دورهٔ تبعید امام خمینی

تجربهٔ گذشته نشان داده بود که بازداشت امام در داخل کشور، دشواری های رژیم را بیشتر میکند. قصد سوء نسبت به جان ایشان نیز به منزلهٔ ایجاد زمینهٔ شورشی غیرقابل کنترل در سراسر کشور ارزیابی می شد. سرانجام تصمیم به تبعید ایشان به ترکیه گرفته شد.

پس از تبعید امام به ترکیه، عصر روز بعد، یعنی چهاردهم آبان، ساواک خبر تبعید وی را به اتهام اقدام علیه امنیت کشور در روزنامه ها منتشر کرد. علی رغم فضای خفقان، موجی از اعتراض ها به صورت تظاهرات در بازار تهران، تعطیلی طولانی مدت دروس حوزه ها و ارسال طومارها و نامه ها به سازمان های بین المللی و مراجع تقلید جلوه گرشد. آیت الله حاج آقا مصطفی خمینی نیز در روز تبعید امام بازداشت و زندانی شد و پس از چندی در سیزدهم دی ماه ۱۳۴۳ به ترکیه نزد پدر تبعید گردید. دوران تبعید امام به ترکیه بسیار سخت و شکننده بود؛ حتی امام از پوشیدن لباس روحانیت در آن جا منع شده بود!

در مدت یازده ماهی که امام در ترکیه تبعید بودند، رژیم ایران سعی در منزوی کردن ایشان داشت؛ لذا هرازچندگاهی محل اقامت امام را عوض کرده و ارتباط ایشان با دیگران و نوشتن اعلامیه را ممنوع می کردند. اما امام هرگزاز پای نمی نشستند و از هر فرصتی برای بیداری مردم ایران و افشای توطئه های داخلی و خارجی استفاده می کردند.

در این مدت، امام خمینی طی چند نامه به منسوبین خویش و علمای حوزه، به صورت رمزو اشاره در قالب دعا، استواری خود را در مبارزه یادآور شدند و هم چنین خواستار ارسال کتاب های دعاو کتب فقهی برای مطالعه شدند. اقامت اجباری در ترکیه فرصتی مغتنم برای امام بود تا تدوین کتاب تحریر الوسیله را آغاز کنند. در این کتاب که حاوی فتاوای فقهی ایشان است، برای نخستین بار در آن روزها، احکام مربوط به جهاد و دفاع و امر به معروف و نهی از منکر و مسائل روز به عنوان تکالیف شرعیِ فراموش شده مطرح گردیده است.

به دلایل مختلف داخلی و خارجی، رژیم ایران مجبور شد محل تبعید امام خمینی را تغییر دهد. برخی از این دلایل عبارتند از:

۱. فشارهای مداوم جامعهٔ مذهبی و حوزه های علمیهٔ داخل و خارج برای آزادی امام؛

- ۲. تلاشها و تظاهرات دانشجویان مسلمان خارج از کشور برای آزادی امام؛
  - ۳. مشكلات امنيتي و رواني دولت تركيه؛
- ۴. تلاش شاه برای عادی جلوه دادن اوضاع و اثبات اقتدار خویش به منظور جلب حمایت بیشتر آمریکا؛
  - ۵. فشارهای جامعهٔ مذهبی ترکیه؛
- ۶. تصور رژیم شاه از این که فضای ساکت و سیاست ستیز آن ایام در حوزهٔ نجف و وضعیت رژیم حاکم بربغداد، خود مانعی بزرگ برای محدود کردن فعالیت های امام خمینی خواهد بود و....

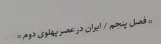
به دنبال چنین مشکلاتی، روز سیزدهم مهر ۱۳۴۴ امام خمینی به همراه فرزندشان حاج آقا مصطفی از ترکیه به تبعیدگاه دوم، یعنی کشور عراق منتقل شدند. امام پس از تبعید به عراق، در نجف اشرف اقامت فرمودند.

## ٧. فرايند تاريخي شكلگيري انقلاب اسلامي تا پيروزي آن

از آن جایی که امام، مهم ترین حرکت اسلامی و مؤثرترین راه مبارزه با استکبار و استبداد را تربیت و آموزش نسلی می دانستند که بتوانند اسلام اصیل را پیاده کنند، پس از مدت کوتاهی، درس فقه و اصولشان را در نجف اشرف و در مسجد شیخ انصاری آغاز کردند. جمع زیادی از طلاب ایرانی، پاکستانی، عراقی، افغانی، هندی و کشورهای حوزهٔ خلیج فارس همه روزه از محضر درسی ایشان بهره می بردند. حتی تعداد زیادی از طلاب و فضلای علاقه مند به ایشان قصد هجرت از ایران به نجف را داشتند که با توصیهٔ امام، مبنی برلزوم پایداری و حفظ حوزه های ایران، از این هجرت منصرف شدند. این حجم عظیم نیروهای خلاق و تربیت شدهٔ امام، می توانست جنبش نیرومند فکری و علمی ایجاد کند که همگی متأثر از اندیشه های اصلاحی دانقلابی امام بوده اند.

امام خمینی از بدو ورود به نجف با ارسال نامه ها و پیک هایی به ایران ، ارتباط خودشان را با مبارزان حفظ کرده و آنان را در هرمناسبتی به پایداری در پیگیری اهداف قیام پانزدهم خرداد فرامی خواندند. شگفت آن که در بسیاری از این نامه ها به وضوح از انفجار قریب الوقوع

144



سیاسی و اجتماعی در ایران سخن گفته شده و به جامعهٔ روحانیت ایران برای پذیرفتن مسئولیت هدایت جامعه در آینده، آماده باش داده شده است.

امام خمینی طی چهار سال تدریس و تلاش روشنگرشان، توانستند تعداد زیادی از مخاطبان عراقی، لبنانی و دیگربلاد اسلامی را دور خودشان جمع کرده و آمادهٔ پذیرش تئوری حکومت اسلامی کنند. بنابراین امام، سلسله درسهای خویش را دربارهٔ حکومت اسلامی یا ولایت فقیه در بهمن ۱۳۴۸ در قالب درس «البیع» آغاز کردند. امام در طول جلسات گوناگون کوشیدند تا اثبات کنند فقها و علمای مسلمان، حکومت و ولایت دارند؛ دین از سیاست جدا نیست؛ ایدئولوژی اسلامی فراتر از عبادات است و اسلام واقعی، دینی سیاسی اجتماعی است.

امام در این بحثها علیه رژیم ایران و کشورهای اسلامی نیز موضع میگرفتند و آنها را عامل عقب ماندگی مسلمانان معرفی میکردند. ایشان هم چنین خطر صهیونیسم در کشورهای اسلامی و از این سو، مسئولیتهای سیاسی اجتماعی روحانیون در برخورد با مشکلات پیشِ روی مسلمانان و جهان اسلام را مطرح میکردند و اندیشمندان را به تأمل درباره حکومت اسلامی فرامی خواندند.

انتشار مجموعهٔ این درسها در قالب کتابی تحت عنوان «ولایت فقیه» یا «حکومت اسلامی» دورنمای مبارزه و هدفهای نهضت را ترسیم کرد و مبانی فقهی، اصولی و عقلی حکومت اسلامی و مباحث تئوریک مربوط به شیوه های حکومت اسلامی از زبان امام خمینی ارائه شد.

باقدرت گرفتن هرچه بیشترامام در تبعید و پیوستن یاران بیشتری به ایشان، رژیم ایران فعالیت هایی چون: محدودیت رفت وآمد به منزل امام، ممنوع المنبر کردن بسیاری از روحانیون طرف دار اندیشه و افکار امام خمینی، غارت منزل و کتاب های ایشان در قم، شکنجه و کشتن یاران نزدیک امام (مانند آیت الله سعیدی)، حمایت هرچه بیشتر از اسرائیل جهت سرکوب مسلمانان فلسطینی، برگزاری جشن های ۲۵۰۰ ساله در ایران و ... را جهت

۱. سید حمید روحانی، نهضت امام خمینی، ج۲، ص۷۲۵۷۱۲.

و تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران و

محدود کردن اقتدار امام و جلوگیری از شکلگیری نهضت اسلامی به کار گرفته بود. از دیگر اقدامات رژیم پهلوی، تشکیل «حزب رستاخیز» و ایجاد سیستم تک حزبی بود که شاه در ضمن نطقی تلویزیونی، مردم را به عضویت در این حزب و یا خروج از ایران مجبور کرد. اما امام خمینی بلافاصله طی فتوایی اعلام کردند:

نظر به مخالفت این حزب با اسلام و مصالح ملت مسلمان ایران ، شرکت در آن بر عموم ملت حرام و کمک به ظلم و استیصال مسلمین بوده و مخالفت با آن از روشن ترین موارد نهی از منکر است.

فتوای امام و برخی دیگراز علمای اسلام، کارساز و مؤثرافتاد، زیرا رژیم علی رغم تبلیغات گسترده پس از چند سال رسماً شکست حزب رستاخیز را اعلام و آن را منحل کرد.

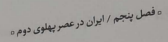
رژیم پهلوی هم چنین در اسفند ۱۳۵۴، تاریخ رسمی کشور را از مبدأ هجرت پیامبر المرافقة ا

شهادت حاج آقا مصطفی خمینی در اول آبان ۱۳۵۶ و مراسم پرشکوهی که در ایران برگزار شد، نقطهٔ آغازی برخیزش دوبارهٔ حوزه های علمیه و قیام جامعهٔ مذهبی ایران و اولین قدم قریب الوقوع انقلاب اسلامی بود. نکتهٔ شگفت آور این که امام خمینی این واقعه را از الطاف خفیهٔ الهی دانسته بودند.

اشتباه موهن دیگری که رژیم مرتکب شده و زمینهٔ انقلاب را هموار کرد، درج مقالهٔ توهین آمیز علیه امام خمینی در روزنامه اطلاعات بوده است. این مقالهٔ توهین آمیز، اعتراض گستردهٔ مردم قم را به دنبال داشت که منجر به قیام خونین نوزدهم دی ماه ۱۳۵۶ گردید که بدین وسیله، بلندترین قدم برای تشکیل انقلاب اسلامی برداشته شد. این قیام دستکمی از قیام پانزدهم خرداد ۱۳۴۲ نداشت، زیرا مراسم متعدد، سوم، هفتم و اربعین شهدای این قیام، کاملاً ایران را آمادهٔ انفجار کرده و آرام آرام خاکسترهای روی آتش کنار زده می شد.

١. صحيفه امام، ج٣، ص١٧١.

۲. حمید انصاری، حدیث بیداری، ص۹۶.



امام خمینی نهضت خویش را از آغاز براساس آیهٔ شریفه «انَّ الله لا یُغَیِّرُمَا بِقَومِ حَتَّی یُغَیِّرُوا مَا بِأَنفُسِهِم» رهبری می کردند و برتقدم انقلاب فرهنگی و آنگاه دست زدن به انقلاب و تحول اجتماعی به وسیلهٔ خود مردم تأکید داشتند و معتقد به بی نتیجه بودن مبارزات حزبی و پارلمانی و هم چنین بی ثمری مبارزات مسلحانه بدون پشتوانهٔ مردمی در شرایط آن روز ایران بودند. بنابراین در راستای انقلاب فرهنگی امام خمینی، مشاهده می شود که مساجد و مراکز فرهنگی، اصلی ترین نهادهای مردمی .مذهبی انقلاب ایران را تشکیل می دهند.

در دیدار وزرای خارجهٔ ایران و عراق در نیویورک، تصمیم به اخراج امام خمینی از عراق گرفته شد. روز دوم مهر ۱۳۵۷ منزل امام در نجف به وسیلهٔ قوای بعثی محاصره گردید. انعکاس این خبربا خشم گستردهٔ مسلمانان در عراق و ایران و دیگر کشورها مواجه شد. رئیس سازمان امنیت در عراق در دیدار با امام خمینی گفته بود که شرط ادامهٔ اقامت ایشان در عراق، دست کشیدن از مبارزه و عدم دخالت در سیاست است و امام نیزبا قاطعیت پاسخ داده بودند که به خاطر مسئولیتی که در مقابل امت اسلام احساس میکنند حاضر به سکوت و هیچ گونه مصالحه ای نیستند.

روز دوازدهم مهر، امام خمینی نجف را به قصد مرز کویت ترک گفتند؛ اما دولت کویت از ورود امام ممانعت کرد. با توجه به این که پیش تر، صحبت از هجرت امام به لبنان و سوریه بود، اما ایشان پس از مشورت با فرزندشان، حاج سید احمد خمینی، تصمیم به هجرت به پاریس گرفتند. لذا در روز چهارم مهر ایشان وارد پاریس شده و دو روز بعد در منزل یکی از ایرانیان در نوفل لوشاتو مستقر شدند. با وجود این که مأموران رئیس جمهور فرانسه، اجتناب از هر گونه فعالیت سیاسی را به امام ابلاغ کرده بودند، اما امام در واکنشی تند تصریح کرده بودند که این گونه محدودیت ها خلاف ادعای دموکراسی است و اگر ایشان ناگزیر شوند تا از بین فرودگاه به آن فرودگاه و از این کشور به آن کشور بروند، دست از هدفشان نخواهند کشید.

در مدت اقامت چهارماههٔ امام در پاریس، نوفل لوشاتومهم ترین مرکز خبری جهان بود و مصاحبه های متعدد، دیدارهای مختلف امام، دیدگاه های ایشان در زمینه حکومت اسلامی و هدف های آتی نهضت برای جهانیان بازگوشد. به این ترتیب، جمع بیشتری از مردم جهان با اندیشه و قیام ایشان آشنا شدند و از همین جا بود که بحرانی ترین دوران نهضت را در ایران

ه تحلیلی برگذشته، حال و آینده انقلاب اسلامی ایران ه

رهبری کردند.

بعد مسافت و ممنوعیت تبلیغاتی برای امام، باعث نشد که از تحولات حساس داخلی ایران بی خبربمانند و اقداماتی انجام ندهند. رژیم پهلوی به علت تغییرسیاست خارجی آمریکا، جهت اجرای دکترین حقوق بشرِ کارتر، سیاستهای مقبولیت طلبی بیشتری اتخاذ کرد؛ اما نامههای بیدارگرایانهٔ امام و پیروی حامیان اصیل امام، باعث خنثی سازی ترفندهای شاه می شد. پیامهای امام مبنی بر وجود ادامهٔ مبارزه، طرحهای رژیم را نقش برآب می ساخت. امام خمینی در دی ماه ۱۳۵۷ «شورای انقلاب» را تشکیل دادند و بدین ترتیب، عملاً دستگاه اجرایی شاه را فلج کرده و موتور انقلاب را به حرکت درآوردند.

A Ging .

ندارگرای فر

سرانجام در اوایل بهمن سال ۱۳۵۷، امام تصمیم به بازگشت به ایران را گرفتند. با وجود توصیه های دوستان ایشان مبنی بر تعویق این بازگشت به علت ترس از جان ایشان (تهدید رژیم برانفجار هواپیما، وقوع کودتای نظامی و...)، امام تصمیمش را گرفته و طی پیام هایی به مردم ایران گفته بود که می خواهد در این روزهای سرنوشت ساز و خطیر در کنارشان باشد.

سرانجام امام خمینی در بامداد دوازدهم بهمن سال ۵۷ در جمع پنجمیلیونی استقبال کنندهٔ مردم، به ایران بازگشتند و بلافاصله پس از چهار روز، رئیس دولت موقتِ شورای انقلاب (مهندس مهدی بازرگان) را انتخاب کردند.

#### چکیده فصل

۱. در دورهٔ اول پهلوی دوم که با اشغال کشور توسط متفقین و عزل رضاشاه توسط آنان آغاز شد، آمریکایی های فاتح جنگ جهانی دوم، برای اولین بار و در کنار انگلیس در خط مقدم عرصهٔ سیاسی ایران قرار گرفتند. سناریوی دو قدرت استعمارگر که به دست محمدرضاشاه اعلام می شد، این بود که برخلاف رضاشاه باید با انعطاف بیشتری در مسائل سیاسی به حکومت بپردازد. احزاب سیاسی متعددی تشکیل شد و رجال مشهور هر کدام حزبی تأسیس کردند. به طور کلی، سه جریان عمدهٔ مذهبی، ملی گرایی و کمونیستی در این دوره فعالیت خود را آغاز کردند.

۲. نهضت ملی شدن صنعت نفت، مهم ترین حرکت ضداستعماری دههٔ ۱۳۲۰ به شمار می رود. در جریان ملی شدن صنعت نفت، دو جریان فکری ملی و مذهبی به هم رسیدند و با اقدامات

AYI



# ه فصل پنجم / ایران در عصر پهلوی دوم ه

متحدانهٔ خود در دفاع از حقوق مردم و با تکیه برقاعدهٔ «نفی سبیل» به نفی سلطهٔ انگلیس بر ایران پرداختند. ولی در ادامه، عملکرد دکتر مصدق و نوع تفکر و بینش آیت الله کاشانی، زمینهٔ جدایی آن دو رهبر را فراهم آورد که به شکست و ناکامی نهضت ملی شدن صنعت نفت در عمل منتهی شد.

- ۳. پیامد این نهضت، کودتای ۲۸ مرداد ۱۳۳۲ بود که با همکاری عوامل داخلی، به ویژه سرلشکر زاهدی و عمال خارجی، با روی کار آمدن آیزن هاور در آمریکا به جای ترومن و همسویی او با انگلستان و حمایت کامل جمهوری خواهان از انگلستان به وقوع پیوست و نهضت به پایان کار خود منتهی شد.
- ۴. با کودتای ۲۸ مرداد، بار دیگرزمینه برای استقرار قدرت مطلقهٔ فردی و تجمع قدرت و بروز اقتدارگرایی فراهم گشت.
- ۵. با وجود استبداد عصر پهلوی، امام خمینی در دهههای ۴۰ و ۵۰ با طرح نظریه «حکومت اسلامی»، بستر مناسبی را برای تحول انقلابی فراهم آورد.